
  

 

 

Ausgabe 5  /  5. Jahrgang      
 

Januar-Februar 2026 / Schewat 5786 
 
 

Ein Monatsmagazin der  
 
 

 
 
 
 
 
 
 

Das Judentum ist keine Religion 

Das Judentum ist kein Zubehör zum Leben, Jude sein ist kein 

Teil der Lebensaufgabe, Judentum umfasst das ganze Leben, 

Jude sein ist die Summe unserer Lebensaufgabe, ... – ein gan-

zes vom Gottesgedanken getragenes, dem Willen Gottes ge-

mäß vollendetes Leben – das heißt Judentum. 

 
 



 
 
 

Ausgabe 5      5. Jahrgang                 Januar-Februar 2026 /  Schewat 5786 Seite 1 
 
 

Willkommen zur 5. Ausgabe des 5. Jahrgangs der Monatszeitschrift 

 
für den Monat Schewat 5786 

 
In diesem Monat gibt es „Tu Bi Schewat“, das Neujahrfest der Bäume zu feiern. Es ist der erste Früh-
lingsgruß in unserem Kalender und soll uns bereits jetzt auf unseren Geburtstag im Nissan hinweisen. 
 
Im Monatsblatt für diesen Monat verweist Rabbiner Samson Raphael Hirsch s“l auf die Bedeutung der 
Paraschat Schekalim hin, die ebenfalls uns auf die Geburtsstunde des jüdischen Volkes hinweisen soll. 
Das Monatsblatt für den Monat Schewat finden Sie auf Seite 2. 
 
Ein Zeitungsartikel aus der Zeitschrift „Der Israelit“ befasst sich ausschließlich mit „Tu Bi Schewat“. 
Den Artikel „Frühlingsgruß im Winter.“ finden Sie auf Seite 12. 
 
Die Kinderecke mit einem Märchen zu „Tu bi Schewat“ nimmt in dieser Ausgabe den größten Platz ein. 
Seien Sie versichert, der Artikel ist nicht nur für Kinder.  
Die „Kinderecke“ finden Sie auf Seite 14. 
 
 

Diese Ausgabe wird gesponsert von  

Herrn Michael Bleiberg  

anlässlich der Jahrzeit seines Vaters  

Herrn Salomon Bleiberg s“l 

 באל קורא ושליח ציבור

 שלמה בן אברהם ז"ל   

19. Schwat 5749 – 25.01.1989 

  



 
 
 

Ausgabe 5      5. Jahrgang                 Januar-Februar 2026 /  Schewat 5786 Seite 2 
 
 

 



 
 
 

Ausgabe 5      5. Jahrgang                 Januar-Februar 2026 /  Schewat 5786 Seite 3 
 
 

Schewat 

Den nachfolgenden Artikel von Rabbiner Samson Raphael Hirsch s“l habe ich der Zeitschrift „Jeschurun“, 3. Jahrgang, Heft Nr. V aus dem Jahr 

1857 entnommen. Der Text ist ein leidenschaftlicher Aufruf zur Parashat Shekalim (dem Abschnitt über den halben Schekel aus Exodus 30:11-

16), der traditionell kurz vor Rosh Chodesh Adar gelesen wird1. Der Autor mahnt die jüdische Gemeinde, die alte Pflicht der Machatzit ha-

Shekel (halber Schekel) nicht nur als historische Erinnerung zu sehen, sondern als zeitlosen Aufruf zur Einheit, Hingebung und Verantwortung 

für das jüdische Gesamtheiligtum – die Thora und das Gesetz – in einer Zeit der Diaspora und geistigen Zerstreuung. 

Der Text wurde dem heutigen Sprachgebrauch leicht angepasst und mit Erklärungen versehen von Michael Bleiberg. Das Original finden Sie 

in der Universitätsbibliothek Frankfurt am Main unter:  

https://sammlungen.ub.uni-frankfurt.de/cm/periodical/pageview/2940741 

Für den schnellen Leser habe ich über KI eine Inhaltsangabe des Textes anfertigen lassen: 

Zentrale Botschaft:   

Die Parashat Shekalim ist nicht nur eine historische Erinnerung, sondern ein zeitloser Ruf zur Einheit, 

Verantwortung und Hingabe an das jüdische Gesamtheiligtum – die Thora und das Gesetz – in einer 

Zeit der Zerstreuung und Gleichgültigkeit. 

Hauptthemen:  

1. Symbolik und Bedeutung der Schekel-Spende   

Der Autor erinnert an die biblische und talmudische Tradition der jährlichen halben Schekel-Spende, die 

alle Juden (reich und arm) gleichermaßen verpflichtete. Sie diente nicht nur zur Finanzierung der Tem-

pelopfer und des Tempelbetriebs, sondern symbolisierte die Einheit und gemeinsame Verantwortung 

des gesamten Volkes Israel für das Heiligtum. Der Tempel wurde durch die Spende „gebaut“, doch erst 

durch die fortwährende Nutzung und Hingabe wurde er wirklich vollendet. 

2. Aufruf zur Verjüngung und Erneuerung   

Der Text vergleicht die Spende mit einer Verjüngung des jüdischen Volkes. Nach dem Fest der Bäume 

am 15. Schewat (Tu bi Shvat) soll die Parashat Shekalim den Aufruf zur geistigen und praktischen Er-

neuerung bringen. Das jüdische Volk soll sich wieder als eine große, unsterbliche Gottesgemeinde be-

greifen und aus Lethargie, Vereinzelung und Egoismus herausgerissen werden. 

3. Kritik an der Gegenwart   

Der Autor beklagt den Verlust des gemeinsamen Verantwortungsgefühls in der Diaspora. Viele Juden 

kümmern sich nur um ihre eigenen Angelegenheiten, vernachlässigen die Thora-Erziehung, die Einhal-

tung der Gesetze und die Gemeindeangelegenheiten. Er fragt rhetorisch:   

   - Gibt es noch Wege zum Heiligtum der Thora?   

   - Sind die Hindernisse („Kilajim“ = Vermischung, Unreinheit, falsche Einflüsse) beseitigt?   

   - Wird die Thora wirklich gelehrt und gelebt, oder nur in prächtigen Synagogengebäuden verehrt? 

 
1 An dem Schabbat, am dem der Thoraabschnitt vom „Halben Schekel“ vorgelesen wird, nimmt man zwei Thorarollen aus dem Schrank. Aus 
der einen wird der Wochenabschnitt vorgelesen, aus der anderen zusätzlich der Abschnitt über den „Halben Schekel“. 

https://sammlungen.ub.uni-frankfurt.de/cm/periodical/pageview/2940741


 
 
 

Ausgabe 5      5. Jahrgang                 Januar-Februar 2026 /  Schewat 5786 Seite 4 
 
 

4. Zeit ist wichtiger als Geld   

Der Text kritisiert die moderne Haltung „Zeit ist Geld“ und betont, dass die Hingabe von Zeit, Geist und 

Wille für die Thora und die Gemeinde unverzichtbar ist. Geld allein reicht nicht – es braucht Menschen, 

die sich aktiv einsetzen. 

5. Aufruf zur gemeinsamen Verantwortung   

Der Autor fordert, dass jeder Jude seinen „halben Schekel“ (seine volle Hingabe) leisten soll – nicht nur 

finanziell, sondern durch Einsatz für die Thora, Erziehung, Gesetzeserfüllung und die Rettung des jüdi-

schen Gesamtheiligtums. Nur durch die Vereinigung aller könne das wahre Heiligtum wieder erstehen. 

Schluss und Vision   

Der Text endet mit einem hoffnungsvollen, aber drängenden Aufruf: Die Zeit sei arm und groß zugleich 

– groß in der Zerstörung, aber sie könne auch groß im Wiederaufbau werden. Ein „halber Schekel“ von 

jedem treuen Juden, jährlich für die Thora und das Gesetz gespendet, könne ein neues Heiligtum der 

Erkenntnis und Erfüllung schaffen. 

 

 (Schekalim2) שקלים

Wenn der 15. Schewat3 vorüber ist und die Bäume bereits ihr stilles winterliches Fest der Ver-

jüngung gefeiert haben, tritt auch gar bald 4 קָלִים ת שְׁ  in unseren Kreis und bringt uns den ersten פָרָשַׁ

Gruß unserer eigenen Verjüngung. קָלִים ת שְׁ  ,ist eine Botschaft der einen, großen, unsterblichen פָרָשַׁ

ewigen Gottesgemeinde an ihre Glieder, ist eine Botschaft der 5רָאֵל נֶסֶת  יִשְׁ  an alle Gemeinden und כְׁ

jeden Einzelnen in Israel, sie aus ihrer Lethargie zu wecken, sie aus ihrer Vereinsamung und Vereinze-

lung zu reißen, sie aus dem gänzlichen Aufgehen in Sonder- und Privatinteressen zu retten und ihnen 

die Sorge für das eine, große, jüdische Gesamtheiligtum ans Herz zu legen. Nur ein Monat noch und es 

lächelt uns der Monat des jüdischen Lenzes, die Festzeit unserer einstigen geschichtlichen Auferste-

hung6. Zu diesem ihrem Geburtsfest möchte die große Gottesgemeinde alle ihre Glieder die ihren nen-

nen, möchte mit den Pfändern ihrer erneuten Anhänglichkeit in Händen vor Gott hintreten, möchte 

aus den Zeichen erneuter, frischer Weihe, 7 רוּמָה   חֲדָשָה  die Opfer ihrer Hingebung bringen, möchte ,מִתְׁ

in jugendlicher Frische, in bräutlichem Glanze, als die in allen Gliedern vollendete Eine erscheinen. 

Darum mit „Anfang Adar8“ — so lautete die alte Weisung —   , יִם אַׁ כִלְׁ ל הַׁ עַׁ קָלִים וְׁ שְׁ ל הַׁ מִיעִין עַׁ שְׁ מַׁ

נִין אֶ   — יְׁ צַׁ בִים, וּמְׁ כֵי הָרַׁ עוֹשִין כָל צָרְׁ יִם, וְׁ מַׁ אוֹת הַׁ וְׁ אֶת מִקְׁ חוֹבוֹת וְׁ אֶת הָרְׁ רָכִים וְׁ דְׁ נִין אֶת הַׁ קְׁ תַׁ בָרוֹת,  וּמְׁ קְׁ ת הַׁ

אָיִם כִלְׁ ל הַׁ ף עַׁ אִין אַׁ יוֹצְׁ  ergeht die Aufforderung zur Schekel-Sendung und zur Ackerreinigung, die„ — ,וְׁ

Wege werden gebessert, die Straßen hergestellt, die Bäder9 in Stand gesetzt, alle öffentlichen 

 
2 Der Schekel ist eine alt-biblische Währungseinheit. Es war eine Silbermünze im Gewicht von etwa 14,55 gr. 
3 Tu Bi Schewat = Neujahr der Bäume; nachbilblischer Feiertag 
4 Der Thoraabschnitt vom „Halben Schekel“ 
5 Vollversammlung Israels 
6 Das Pessachfest im Monat Nissan 
7 Durch neuerliche Spenden 
8 Der Monat vor Nissan 
9 Tauchbäder, Mikwe 



 
 
 

Ausgabe 5      5. Jahrgang                 Januar-Februar 2026 /  Schewat 5786 Seite 5 
 
 

Angelegenheiten werden zum Vollzug gebracht, Gräber werden bezeichnet und die Säuberung der 

Äcker von 10 יִם אַׁ  “durch Boten des Gesetzes selbst betrieben.11 כִלְׁ

So trat mit Ablauf des Schewat-Monats verjüngtes und verjüngendes Leben in Haupt und Glie-

der der großen Gottesgemeinde. Die Mittel zur Bestreitung der Opfer und aller anderen öffentlichen 

Nationalangelegenheiten für das mit dem Lenz beginnende neue Tempeljahr sollten in der Schekel-

Sendung aus allen Fernen zum Herzen des Volkes gen Jerusalem hinauf strömen, auf Feld und Flur 

sollten die von יִם אַׁ -gesäuberten Äcker das jüdische Land als Boden des Gesetzes und der Gottesord כִלְׁ

nung verkünden, alle Straßen und Wege sollten geöffnet sein, damit das Gottesvolk ungehindert hin-

auf zu seinem Heiligtum wandern könne, alle Reinigungsanstalten12 sollten in Ordnung sein, damit das 

Heiligtum auch rein seine Glieder empfangen möge. Und wenn Israel in allen seinen Gliedern an sei-

nem Geburtsfeste13 im Gesetzes-Tempel seines Gottes14 erschien, sollten seine Häupter, die Träger 

und Wächter seines Gesetzes, so viel an ihnen lag, dieses Gesetz, die Seele und das Leben ihres Volkes, 

zur vollen Verwirklichung gebracht haben. Da sollte keine Angelegenheit mehr schwebend gelassen 

sein. Israels Horeb-Schmuck15 sollte eine Wahrheit geworden sein und die Nation, das Gottesvolk des 

Gesetzes, alle Anforderungen dieses Gesetzes durch seine Vertreter zur Erfüllung gebracht und den 

Ruf zur Reinheit und Gesetzlichkeit durch die Gräberzeichen und das Ausjäten der  יִם אַׁ  überall hin כִלְׁ

durch ihre Boten des Gesetzes verkündet haben. Denn dieses Gesetz war Israels Feierkleid, dieses Ge-

setz Israels Kraft und Leben. Israel wäre es Hohn, an seinem Geburtstage das Gedächtnisopfer seiner 

Auferstehung vor den Gesetzesaltar seines Gottes zu bringen, unter Halleluja-Gesängen seine Hinge-

bung an seinen Gott und dessen Willen in seinem Tempel zu feiern und außerhalb dieses Tempels 

dieses Gesetz seines Gottes der Übertretung und Verwahrlosung überantwortet zu haben. 

Der erste Anstoß zu diesem erneuten, frischen jüdischen Leben ging aber von קָלִים ת שְׁ  פָרָשַׁ

aus. 

Zu den silbernen Füßen16, auf welche Israels erstes Heiligtum erbaut werden sollte, hatte das 

ganze Volk, reich und arm, seinen halben שֶקֶל gespendet und so die gleichberechtigte und gleichver-

pflichtete Vereinigung aller dem zu errichtenden Heiligtum als einheitlichen Boden zu setzen gehabt. 

Und als nun darauf das Heiligtum aus freiwilligen Weihespenden vollendet war und am ersten Tage 

des Frühlingsmonats17 errichtet und geweiht wurde, da erging am Tage der Errichtung und Weihe, als 

gälte es nun erst nochmals dem Baue, die Anforderung an alle, reich und arm, durch Spende wiederum 

eines halben שֶקֶל sich zu Gott und seinem Heiligtum zu bekennen und mit ganz demselben Ernst in 

der gleichberechtigten und gleichverpflichteten Vereinigung aller also nunmehr die Benutzung des 

 
10 Kilaim=Gattung; Verbotene Kreuzungen bei Rindern, Saatgut (Aussaat) und Textilien (Materialien); siehe hierzu 3. B. M. 19:19 und 5. B. M. 
22:9. 
11 Mischna Schekalim 1:1 
12 Tauchbäder, Mikwot 
13 Pessach 
14 In Jerusalem 
15 Die Gesetzgebung am Berg Sinai 
16 Exodus 36:24; „Vierzig silberne Füße machte man unter den zwanzig Brettern, zwei Füße unter einem Brette zu seinen beiden Zapfen, und 
wieder zwei Füße unter einem Brette zu seinen beiden Zapfen.“ 
Exodus 38:27; „Diese hundert Kikar Silber dienten, die Füße des Heiligtums und die Füße zum Vorhang zu gießen: hundert Füße aus hundert 
Kikar, ein Kikar zu einem Fuß.“  (Übersetzung Rabbiner Dr. S. Bernfeld) 
17 1. Nissan 



 
 
 

Ausgabe 5      5. Jahrgang                 Januar-Februar 2026 /  Schewat 5786 Seite 6 
 
 

Heiligtums zu verwirklichen, wie die Gründung des Heiligtums auf die gleiche Hingebung aller gerech-

net. Da ward in Israel die Wahrheit begründet: Benutzung ist erst der rechte Bau des Heiligtums. 

Tempel bauen ist leicht. Ein Augenblick der Begeisterung, eine günstige freigebige Stimmung, 

die mehrere ergreift und alle mit hinreißt, und der Tempel ist gebaut. Aber die Begeisterung festhalten, 

jahrelang, jahrzehntelang, sein Leben lang festhalten, die Begeisterung nun auch für die Benutzung des 

Tempels, für Verwirklichung der Zwecke betätigen, für welche das Heiligtum gebaut, und ohne welche 

der ganze Bau schal und nutzlos wäre, und diese Begeisterung und Hingebung nie erkalten lassen, nicht 

ermüden und nicht matt werden, das Heiligtum und seine Zwecke sich nicht alt werden lassen, sich nie 

mit dem bereits Getanen begnügen, immer vorwärts blicken und so lange Gott Geist gibt, die Begeis-

terung und Hingebung immer neu werden, immer erfrischt und jung wie am Tage des ersten Antritts 

zum Bau erstehen lassen und also die „täglichen Opfer“ im Heiligtum mit derselben gleichberechtigten 

und gleichverpflichteten und gleichtragenden Hingebung verwirklichen, wie man die „silbernen Füße“ 

des Tempels einst gebaut — das macht Israel zu Israel und seine Tempel zu Heiligtümern. 

Darum erging alljährlich mit Ablauf des Schewat oder Anfang des Adar durch 18 קָלִים ת שְׁ  פָרָשַׁ

die Aufforderung in allen jüdischen Gauen19, wie unter Mosche einst, sich wieder durch Spenden der 
שֶקֶל 20 חֲצִית הַׁ  zu Gott und seinem Heiligtum zu zählen, zu zeigen, dass man sich noch um Gott und מַׁ

sein Heiligtum in ungeschwächter Hingebung schart, Gott und sein Heiligtum noch heute wie einst auf 

alle seine Söhne rechnen kann. 

Es wurden aber nicht nur die Gesamtopfer der Israel-Gemeinde aus diesen jährlichen Schekel-

Spenden bestritten, sondern alles, was die jüdische Gesamtheit zur Erfüllung des göttlichen Gesetzes 

mit Gesamtmitteln zu bestreiten hatte, wurde aus dieser Opferspendenkasse erhoben. Spricht ja jedes 

Opfer eine Hingebung an die Erfüllung des göttlichen Willens aus. Ist doch die Erfüllung des Gesetzes 

die einzige Verwirklichung der Opfer. Jedoch nur den Zwecken des Heiligtums gehörten die jährlichen 

Pflicht-Spenden der Schekelhälften, wie jene erste am Tage der Stiftweihe. Die bauliche Erhaltung des 

Heiligtums selbst war wie damals den freiwilligen  יִת בַׁ  .Spenden21 überlassen - בֶדֶק הַׁ

קָלִים פ ת שְׁ ָּרָשַׁ  lesen wir noch heute — soll diese Aufforderung ihre alte Kraft verloren haben? 

Haben wir kein Gesamtheiligtum mehr, dessen Zwecke nur durch die volle Hingebung aller erreicht 

und verwirklicht werden können? Steht uns die alte Thora nicht mehr im Hechal22 und wartet, dass sie 

durch uns zur Wahrheit im Leben gebracht werde? Sind die Wege alle geebnet, die unsere Söhne und 

Töchter, unsere Männer und Frauen, unsere Jungen und Alten zum Heiligtum des Gesetzes geleiten? 

Gibt es keine Steine aus dem Weg zu räumen, die das Leben unseren Kindern in den Weg wirft, der 

zum Gottesberge führt? Stehen keine 23 סָאוֹת דְׁ רְׁ  keine jerobeamischen Feldwächter am Wege, die ,פַׁ

unseren Kindern den Weg verstellen, die sie in die Irre führen, die ihnen den Weg zu den Kälbern in 

 
18 Durch die Thoravorlesung dieses Abschnittes 
19 Region, Landschaft 
20 „Tempelsteuer“ (halberSchekel) 
21 Spenden zur Gebäudeerhaltung; siehe hierzu u.a. 2. Könige 12 
22 Der Begriff "Hechal" (הֵיכָל) bedeutet "Palast" oder "Tempel" und bezieht sich in Synagogen auf den Toraschrein (Hechal), der die heiligen 
Torarollen beherbergt, ähnlich dem Allerheiligsten (Debir) im antiken Tempel. Bei aschkenasischen Juden wird der Schrein meist "Aron ha-
Kodesch" (heilige Lade) genannt, während Sepharden den Begriff "Hechal" verwenden. 
23 Wachen, Wächter die der 1. König Israels Jerobeam aufstellen ließ, um die Pilger zu hindern zu den Wallfahrtsfesten nach Jerusalem im 
verfeindeten Judäa zu ziehen. 



 
 
 

Ausgabe 5      5. Jahrgang                 Januar-Februar 2026 /  Schewat 5786 Seite 7 
 
 

Bethel und Dan24, statt zu dem Gesetzesheiligtum in Zion weisen? Sind aus den Äckern unserer Nah-

rung keine יִם אַׁ -auszujäten? Blüht keine Verhöhnung göttlicher Gesetze auf dem Felde unseres täg כִלְׁ

lichen Brotes? Sind alle Quellen der Reinheit geöffnet25, alle Anstalten in gehörigem Zustand, die die 

Reinigung und Heiligung unseres ganzen leiblich-geistigen Wesens bedingen, dass wer das Reine will, 

auch sich und seine Ehe und seine Kinder und sein Haus reinhalten könne? Sind alle Gräber bezeichnet, 

wo das Tote wohnt und die 26  אָה -lauert, dass unsere Waller27 gewarnt sind und nicht aus Unwis טֻמְׁ

senheit dem Unlauteren in die Hände fallen, das ihnen den Eintritt in das Heiligtum sperrt? Oder sind 

bei uns die Zeichen verwischt, die das Tote von dem Lebendigen, das Reine von dem Unreinen, das 

Erlaubte von dem Unerlaubten, das Heilige von dem Unheiligen scheiden, ist alles unentschieden eben 

und gleich gemacht, dass der „Schrei des Unreinen28“ verstummt und nicht einmal das Gewissen mehr 

schlägt, wenn unsere Kinder aus sträflicher Unkenntnis im Unreinen wandeln? Sind alle unsere 29  כֵי צָרְׁ

-alle unsere Gemeindeangelegenheiten erledigt, ist nichts verschoben, nichts unvollendet, bei ,צִבוּר

seitegelegt, in ungewisse Ferne vertagt, dessen Erledigung die Pflicht gebieterisch heischt? Sitzt nir-

gends in den Gemeinden der Leichtsinn mit zu Rate, der das Ernsteste auf leichte Achseln nimmt und 

mit ungebührlichem Achselzucken dem Wichtigsten begegnet, oder die Gleichgültigkeit, der alles recht 

ist, oder die Menschenfurcht, die Spott und Tadel der Menschen tiefer empfindet als den Gewissens-

vorwurf ihres Gottes, oder die Niedergeschlagenheit, die an allem Besseren verzweifelt, oder die Be-

schränktheit, die keines großen Gedankens fähig ist, oder die Engherzigkeit, die keinem großen Gedan-

ken zugänglich ist weil sie die Opfer fürchtet, oder die Dummheit, die keinen Fehler sieht, oder der 

Dünkel, der keinen Fehler sehen will, oder die Trägheit, die sich zu keiner Tat entschließen mag, oder 

die falsche Friedensliebe, die alles gehen lässt wie es geht, um der lieben Ruhe willen — nagen diese 

und ähnliche Feinde aller Wohlfahrt nirgends an den Gemeindeangelegenheiten, dass darum so man-

ches tot liegt, was sich rühren könnte, so manches nicht geschieht, was geschehen müsste, so manches 

vernachlässigt, verwahrlost bleibt, was zu verbergen wäre, und es darum noch schlimmer als schlimm 

ist in der ohnehin schon schlimmen Zeit? 

O, was hätten wir zu tun, wenn uns der Schekalim-Ruf in dem ganzen Ernst seiner Bedeutung 

erfasste! Es ist wahrlich nichts Kleines, einst aus der Welt gehen und sich sagen zu können: „Ich habe 

meinen halben  שֶקֶל voll und redlich dem Heiligtum gezollt, habe lieber das „Kolbon-Agio30“ beigefügt, 

als dass das Heiligtum zu kurz käme, habe lieber „für mich und für den Unvermögenden“, Schwachen, 

mitgetragen, als dass ich es hätte an dem Meinen fehlen lassen!“ 

Wohl wäre es immer nur ein Halbes, nur eine Schekelhälfte, die ein jeder leisten könnte. Allein 

wenn nur ein jeder sein Teil voll dem Heiligtum zuwendete, sein volles Interesse, seine volle Einsicht, 

seine volle Kraft, wie anders stünde es um unsere allgemeine große, heilige Sache! 

 
24 Jerobeam ließ in Dan und Bethel Götzenbilder (Kälber) aufstellen zu denen die Pilger wallfahrten sollten. 
25 Tauchbäder, Mikwe 
26 Unreinheit — jüdische Friedhöfe müssen von einer Mauer umgeben sein. 
27 "Waller" ist ein alter Begriff für einen Pilger oder Wallfahrer, eine Person, die zu Fuß zu einem heiligen Ort wandert, hier kann aber einfach 
eine ortsfremde jüdische Person gemeint sein. 
28 In der theologischen Analyse wird dieser Schrei als ein hörbares Zeichen der Macht des Göttlichen über das Dämonische oder Unreine 
verstanden. 
29 Das von der Gemeinde benötigte 
30 Ein Kalbon ist eine kleine Münze, die die Weisen als Zuschlag zu einem halben Schekel festlegten, wenn der Geber den halben Schekel in 
einer anderen Währung bezahlte. Agio = Aufgeld, mit anderen Worten Wechselgebühr 



 
 
 

Ausgabe 5      5. Jahrgang                 Januar-Februar 2026 /  Schewat 5786 Seite 8 
 
 

Glauben doch selbst viele der Besseren, Ernsteren, Treueren in den Gemeinden, dass sie nicht 

Zeit hätten, die Zeit nicht finden könnten, in welcher sie ihre Gedanken und ihre Tätigkeit dem jüdi-

schen Allgemeinen zuwenden könnten. Der transatlantische Grundsatz: „Zeit ist Geld“ ist in unserer 

Zeit so in Fleisch und Blut übergegangen, dass wir in diesem Satz volle Entschuldigung zu finden glau-

ben, wenn wir dem Heiligtum die Stunde versagen, in welcher wir seine Sache zu betreiben hätten. 

Wäre die Zeit Geld, wäre sie ist doch nur zweifelhaft Geld, denn es liegt doch ebenso Verlust wie Ge-

winn in der Zeit, während die dem Allgemeinen mit treuem Ernst zugewendete Minute in jedem Fall 

ein Gewinn ist, sicheren, dauernden Gewinn bringt — 31'נֵי  ה -wie die Schekalimlehre es aus ,זִכָרוֹן לִפְׁ

drückt, ewiges Andenken vor Gott, dessen Sache wir betrieben und: 32 תֵיכֶם שֹׁ פְׁ ל נַׁ פֵר עַׁ כַׁ  Sühne und ,לְׁ

Berechtigung erst dem sonstigen Privatstreben für die eigene Persönlichkeit — wäre Zeit Geld, mit 

Sicherheit Geld, hätten wir denn nicht auch unser Geld dem Heiligtum zu opfern, mit unserem Geld 

seine großen Zwecke zu fördern? In der Tat aber ist dem Heiligtum unsere Zeit mehr Wert als Geld, 

kann ihm durch nichts, und am allerwenigsten durch unser Geld ersetzt werden. Die Erkenntnis dessen, 

wo es fehlt, die Erforschung der Wege und Mittel zur Abhilfe, die Verfolgung dieser Wege, die Verwirk-

lichung dieser Mittel, alles dies ist nicht mit dem toten Gelde gegeben, alles dies erfordert den Mann, 

die Hingebung des Gedankens und des Willens und der Tat, die Vereinigung vieler geistigen Willens-

kräfte zur gemeinsamen Beratung und Ausführung, alles dies erfordert Zeit, und die Gemeinde, deren 

Schatz Tausende zählte, wäre arm, wenn ihre Glieder ihr alles zuwendeten, nur nicht ihre Zeit. 

Aber selbst unser Geld, ist es überall und immer also bereit für die Zwecke des jüdischen Hei-

ligtums, wie es die Schekel-Lehre forderte? Für das Heiligtum33, ja wohl! Wo das Gebäude des Heilig-

tums schadhaft, oder zu eng geworden, ja wo es auch nur veraltet erscheint und es gilt, ein Gebäude 

in modernem Geschmack aufzuführen, da ist wohl noch überall unser Geld bereit, und vielleicht hat es 

seit Jahrhunderten noch keine Zeit gegeben, die so bereit war, neue Synagogen zu bauen und in wel-

chen so viele neue jüdische Heiligtümer auch wirklich gebaut wurden und werden, als eben die uns-

rige34. Aber für die Zwecke des jüdischen Heiligtums, dafür, dass nun diese Thora, dieses Gesetz und 

diese Lehre, der wir so prächtige Heiligtümer bauen, von unseren Kindern gelernt, von unseren Jüng-

lingen verstanden, von unseren Männern begriffen und beherzigt, dass sie Pflanzung und Pflege finde 

in den Herzen und Gemütern unserer Jungen und Alten, dass sie auch nur gleiche Pflege finde wie alle 

anderen Bildungsmittel des Jahrhunderts, dass sie nicht die im Hechal festtäglich geschmückte, son-

dern die 35 אוֹרָסָה  die Vertraute und Angetraute unseres Volkes werde — wie viel gehört dazu, dass ,מְׁ

dafür auch nur etwas in unserer Zeit und für unsere Zeit geschehen wäre; ja wie viel gehört dazu, dass 

dieses Bedürfnis auch nur erst in seiner ganzen Größe und Wichtigkeit begriffen wäre? Nicht 36  בָתֵי

נֵסִיוֹת רָש nicht Stätten des Gebetes, 37 ,כְׁ מִדְׁ  die Stätten der Torah-Pflege sind Israels heiligste ,בָתֵי 

Heiligtümer, und wo sind die Hände, die dafür sich rühren? Geht aufs Land, was lernen die Kinder, was 

wissen die Lehrer? Geht in die Städte, was wissen die Lehrer, was lernen die Kinder? Wo sind die Jüng-

linge, wo sind die Männer, wo sind die Hunderte und die Tausende von Jünglingen hin, die noch zu den 

Zeiten der Großväter zu den Füßen lehrender Männer saßen, wo die Lehre zu finden war wie die Luft 

 
31 zum Gedächtnis, Angedenken vor Gott. 
32 Sühne für eure Seelen zu erwirken 
33 Hier: die Synagoge 
34 Damals so wie heute! 
35 Die Verlobte, die Angetraute 
36 Nicht Synagogen 
37 sondern Lehranstalten! 



 
 
 

Ausgabe 5      5. Jahrgang                 Januar-Februar 2026 /  Schewat 5786 Seite 9 
 
 

und das Licht, wo man 38 תוֹרָה בוֹד הַׁ  — die Verehrung der Torah nicht nur durch prächtige Hechalot ,כְׁ

in unserer Zeit oft nichts anderes als prächtige Kerker — die man ihr erbaute, sondern 

auch und ganz vorzüglich dadurch betätigen zu müssen glaubte, dass man seine Kinder zu 39  נֵי תוֹרָה  ,בְׁ

zu Kindern der Torah erzog, dass man durch Torah 40 דֵי תוֹרָה דֵי לוֹמְׁ  durch Lebensfristung41 der ,חִזּוּק יְׁ

Lernenden und Lehrenden dem Baume der Torah Raum und Boden schaffte, in welchem er sodann frei 

und fröhlich zum Baume des Lebens erwuchs! Nicht 42 עֲבוֹדָה und nicht 43 מִילוּת חֶסֶד  hieß   תוֹרָה  44,  גְׁ

überall die erste Rubrik in dem Jüdischen der Gemeinde-Statuten der Alten, und nicht in großartiger 

Pracht der Hörsäle erkannten sie die Blüte der Torah, sondern in der Menge lebendiger Seelen, die das 

Wort der Lehre in sich aufnahmen.   י כָאן עוּ אֲבוֹתַׁ מָה מָמוֹן שִיקְׁ  Welch eine Menge Geld haben meine„ כַׁ

Eltern in dieses Gebäude versenkt!“ sagte R. Chama zu R. Oschaja, als sie zusammen die Synagoge zu 

Lydda durchwanderten! עוּ אֲבוֹתֶיךָ כָאן פָשוֹת שִיקְׁ מָה נְׁ -wie viele Seelen haben deine Väter hier ver„ כַׁ

senkt!“ war R. Oschajas Antwort, „Gab es denn keine Menschen, die für das Lernen der Lehre zu er-

halten waren?“45 Und als R. Abon durch die Pforten des großen Hofsaals ging, trat R. Mana zu ihm hin 

mit den Worten: דִית בְׁ ! חֲמִי מָה עַׁ  „Siehe, was ich geschaffen habe!“  רָאֵל אֶת עוֹשֵהוּ וַׁיִבֶן הֵיכָלוֹת ח יִשְׁ כַׁ  וַׁיִשְׁ

„Israel vergaß seinen Schöpfer und baute Tempel!“ entgegnete R. Abon,  תָא יְׁ אוֹרַׁ עוּן בְׁ יִלְׁ נֵי נַׁש דְׁ  לָא הֲוָה בְׁ

„gab es denn keine Menschen für das Lernen der Lehre zu erhalten?“46 — Was würden R. Os-

chaja und R. Abon zu unserer Zeit sprechen, wenn sie ihnen ihre Herrlichkeiten 

zu bewundern zeigte!! 

Und nun endlich die Verwirklichung der Torah im Leben! Das gesetzliche Bestehen und die 

entsprechende Blüte aller der Anstalten, die die Erfüllung des Gesetzes der Torah bedingen! Das sieg-

reiche Bekämpfen aller der Hindernisse, die die sträfliche Gleichgültigkeit der Menge und Zeitgenos-

sen, und die noch sträflichere Gewissenlosigkeit ihrer Führer der gewissenhaften Pflichterfüllung der 

Gesetzestreuen heutzutage immer mehr und mehr in den Weg türmen! Wo sind die Mittel, die hierfür 

bereit sein müssten, wo die Anstrengungen, die hierfür gemacht würden, wo die Vereine, die die Ret-

tung des Gesetzes im Leben sich zur Aufgabe gesetzt hätten!! 

O, dass wir das alles einmal im Geiste der Schekalim-Lehre beherzigten! Bau und Unterhaltung 

der Tempelgebäude blieb den freiwilligen Spenden zur - יִת בַׁ בֶדֶק הַׁ Kasse überlassen. Konnte ja zualler-

letzt selbst der Tempelbetrieb, wenn es sein müsste, auf den Tempel verzichten!   : הוֹשֻעַׁ יְׁ בִי  רַׁ ר  אָמַׁ וְׁ

לִין ק   יִת, אוֹכְׁ ל פִי שֶאֵין בַׁ ף עַׁ רִיבִין אַׁ קְׁ תִי שֶמַׁ עְׁ עֲשֵר  שָמַׁ לִים וּמַׁ לָעִים, קָדָשִים קַׁ ל פִי שֶאֵין קְׁ ף עַׁ שֵי קָדָשִים אַׁ דְׁ

שָה לֶעָתִיד לָבוֹא.  47                          קִידְׁ עָתָהּ וְׁ שָה לִשְׁ דוּשָה רִאשוֹנָה קִידְׁ נֵי שֶקְׁ ל פִי שֶאֵין חוֹמָה, מִפְׁ ף עַׁ  שֵנִי אַׁ

 
38 Zur Ehre der Thora 
39 Kinder der Thora 
40 Stärkung der „Hände“ der Thoralernenden 
41 Bezahlung 
42 Gottesdienst 
43 Hier: freundliche Gesten 
44 Thorastudium 
45 Jerushalmi Peah 8 
46 Jerushalmi Shekalim 5 
47 Megilla 10a; „R. Jehošua͑ sagte: Ich hörte, daß man Opfer darbringe, auch wenn kein Tempel vorhanden ist, daß man hochheilige [Opfer] 
esse, auch wenn keine Vorhänge und minderheilige [Opfer] und zweiten Zehnten esse, auch wenn keine [Stadt]mauer vorhanden ist, weil 
die erste Heiligkeit sowohl für die damalige Zeit als auch für die Zukunft galt.“ (Übersetzung L. Goldschmidt) 



 
 
 

Ausgabe 5      5. Jahrgang                 Januar-Februar 2026 /  Schewat 5786 Seite 10 
 
 

Da galt die Überlieferung: man opfert auch wenn der Tempel geschwunden, genießt die hei-

ligsten Heiligtümer auch wenn die Tempelhallen nicht mehr sind, Heiligtümer und Zehnten, wenn auch 

Jerusalems Mauern in Trümmern liegen; denn die Heiligkeit der Stätte schwindet nicht mit dem Tem-

pel und den Hallen und den Mauern — die Opfer konnten im Notfall des Tempels entbehren; Tempel 

aber ohne Opfer und Opfer ohne dem Opfer entsprechende Durchdringung und Weihe des Lebens mit 

dem Geiste und der Heiligung des göttlichen Gesetzes ist eine Verhöhnung desjenigen, der auch ge-

sprochen: „O, dass einer unter euch wäre, der die Türen schlösse, und ihr nicht mehr nutzlos meinen 

Altar leuchten lasset: 48 !י חִנָָּ֑ם חִִ֖ בְׁ ירוּ מִזְׁ לֹׁא־תָאִִ֥ יִם וְׁ לָתַַׁ֔ ר דְׁ גֹֹּׁ֣ יִסְׁ ם־בָכֶם֙ וְׁ י גַׁ -Bau und Erhaltung der Tempel מִִ֤

gebäude vertraute man ruhig den freiwilligen Spenden zum Tempelbauschatz,  ,יִת בַׁ בֶדֶק הַׁ  — die Zwe-

cke des Tempels aber, Opfer und alle anderen von der jüdischen Gesamtheit zu bestreitenden Gesamt-

obliegenheiten des Gesetzes forderte man von den jährlichen Pflicht-Schekeln eines jeden jüdischen 

Mannes! כָה לִשְׁ ת הַׁ רוּמַׁ יָרֶיהָ  תְׁ וּשְׁ  (Siehe Ketubot 105–106.) 

Diesen alten Pflichtgeist der Schekel-Spenden möge Gott wieder in uns lebendig werden las-

sen; er würde uns regenerieren und retten. 

Er würde vor allem zwei Dinge, die uns nottun, wieder zum Bewusstsein bringen. 

Wir würden zuerst aufhören, nur auf unser Haus, höchstens unsere Gemeinde, unsere nächs-

ten Kreise zu blicken. Wir würden uns nimmer damit beruhigt fühlen, in unserer Gemeinde, in unserem 

Hause, die Zwecke des Heiligtums in Erkenntnis und Erfüllung verwirklicht zu sehen. Wir würden das 

große Band der Verantwortung fühlen, das 49 רָאֵל עֲרֵבִים זֶה לָזֶה  das ganz Israel mit dem vollen ,  כָל יִשְׁ

Ernst der Pflicht aneinanderbindet; das נֶסֶת רָאֵל  כְׁ יִשְׁ  zu unserer Gemeinde und רָאֵל  zu unserem בֵית יִשְׁ

Hause macht, das die Rettung und Erfüllung des Gesetzes in ganz Israel einem jeden von uns als seine 

eigenste Sache ans Herz legt. Die Entfremdung unseres Nachbarn würde uns schmerzen, die Unwis-

senheit seines Kindes uns anklagen. Die Entfremdung unserer Nachbargemeinde würde uns schmer-

zen, die Unwissenheit ihrer Kinder uns anklagen. Wir würden nimmer ruhen noch rasten, bis wir das 

Unsrige getan, um die heiligen Gesamtheitszwecke des göttlichen Gesetzes für Israels Gesamtheit ge-

rettet zu haben. 

In diesem Bewusstsein der Gemeinsamkeit der Torah, in diesem Bewusstsein, dass wir doch 

ein gemeinsames Gesamtheiligtum, eine gemeinsame große Sache haben, die die Hingebung eines 

jeden von uns fordere, würden wir wieder als eine Einheit erstehen, und in dieser Einheit, in dieser 

vereinigten Hingebung, hätten wir auch sofort die Mittel für alles Heilige und Gute, für alles Wahre 

und Große, das das göttliche Gesetzheiligtum erfordert. 

Nicht nur den Geist, auch die Mittel weiß uns die Schekel-Lehre zu geben. Wohl unsterblichen 

Verdienst und Ruhmeskränze der Verherrlichung würden sich die Begüterten in Israel erwerben, denen 

der Notschrei des jüdischen Gesamtheiligtums zu Herzen ginge und die mit den Gütern, die Gott ihnen 

gegeben, vor den Augen ihrer Nation in die Bresche ihres Heiligtums träten, und der Torah wieder die 

Pflanzstätten der Erkenntnis und die Pflege der Erfüllung brächten! Gesegnet der Tag, an welchem 

 
48 Melachi 1:10; „Wer wäre doch unter euch, dass er die Pforten schlösse, sodass ihr nicht Meinen Altar nutzlos leuchten lässt.“ (Übersetzung 
Dr. Mendel Hirsch) 
49 In Israel ist einer für den anderen verantwortlich 



 
 
 

Ausgabe 5      5. Jahrgang                 Januar-Februar 2026 /  Schewat 5786 Seite 11 
 
 

nicht mehr nur für  עֲבוֹדָה und מִילוּת חֲסָדִים  גְׁ , für Tempel und Armenpflege, an welchem auch für  תוֹרָה, 

und für תוֹרָה zuerst unsere Reichen wieder reich wären! 

Aber dreimal gesegnet der Tag, wo die Schekel-Lehre unserem Volke wieder zu Herzen ginge, 

und es lehrte nicht auf die Weihegedanken einzelner Großen zu warten, vielmehr mit seinen kleinen 

Mitteln voranzugehen und die Kraft zu erproben, die auch kleine Mittel in Vereinigung aller gewinnen! 

Ein שֶקֶל, was sagen wir, ein halber שֶקֶל von jedem, der es auf weiter Erde noch treu meint mit 

Gott und seinem alten ewigen Gesetze, ein halber שֶקֶל jährlich mit treuer Pflichtgebung gespendet, 

nicht zum Fond50, sondern zu jährlicher Verwendung für Gesamtzwecke der göttlichen Lehre, — was 

ließe sich damit nicht erstreben! Und welch ein Heiligtum der Erkenntnis und Erfüllung des göttlichen 

Gesetzes würde daraus entstehen! Fundiert auf das unwandelbare Pflichtgefühl, auf die nie ermü-

dende Hingebung einer unsterblichen großen Gottesgemeinde, vom Interesse der Gesamtheit getra-

gen und darum auch unter dem Strahle der allgemeinsten Öffentlichkeit und Verantwortlichkeit in sei-

nem reinsten Wesen garantiert — 

Soll unsere Zeit nur groß in der Zerstörung sein51, und so armselig und verächtlich im Bauen52? 

Soll nicht endlich die Größe der Zerstörung eine noch mächtigere Größe des Wiederaufbaus wecken? 

Können wir denn nichts, so gar nichts tun, dass 53 תֵיכֶם שֹׁ פְׁ ל נַׁ נֵי ה' עַׁ זִכָרוֹן לִפְׁ רָאֵל לְׁ נֵי יִשְׁ הָיָה לִבְׁ  in dieser ,וְׁ

armen — großen Zeit ??? 

 

Sie können die Arbeit unseres Vereins 
 

 
 

mit einer Spende unterstützen. 
Spendenkonto 

GLS Gemeinschaftsbank eG  
IBAN DE83 4306 0967 1242 8223 00 

BIC GENODEM1GLS 
 

Unser Verein ist als gemeinnützig anerkannt. Ihre Spende ist steuerabzugsfähig 

  

 
50 Als Geldanlage 
51 In der Trennung vom orthodoxen Judentum 
52 In dem Versuch der Rückgewinnung der Reformjuden 
53 Exodus 30:16; „es soll Jisraels Söhnen zum Gedenken vor Gott sein, für eure Seelen Sühne zu vollziehen.“ (Übersetzung Rabbiner S.R. 
Hirsch) 
 

 



 
 
 

Ausgabe 5      5. Jahrgang                 Januar-Februar 2026 /  Schewat 5786 Seite 12 
 
 

Frühlingsgruß im Winter. 
Am 19.01.1885 wurde dieser Artikel in der Zeitschrift „Der Israelit“ veröffentlicht. Er ist mit J. unterzeichnet. Ich konnte leider nicht eruieren 

wer das war.  

Der Text wurde dem heutigen Sprachgebrauch leicht angepasst und mit Erklärungen versehen von Michael Bleiberg. Das Original finden Sie 

in der Universitätsbibliothek Frankfurt am Main unter:  

https://sammlungen.ub.uni-frankfurt.de/cm/periodical/pageview/2511094 

Prag, Ende Tebeth. 

In der Monde rollendem Kreislauf naht jetzt der Schewat. Keines der wichtigen und bedeu-

tungsvollen Ereignisse unserer inhaltsreichen Geschichte fällt in denselben, und doch ist er geeignet 

zur Betrachtung aufzufordern, zu einer Betrachtung eigener Art, zur Frühlingsbetrachtung im Winter, 

Winterszeit ist, wenn der Schewat seinen Einzug hält. Ein weißes Leichentuch bedeckt die Erdoberflä-

che, die Natur feiert in tiefer Pause, alles Leben und Streben erscheint wie ausgestorben, entblößt von 

allem Schmuck sind Feld und Flur und entblättert, gesenkten Hauptes stehen die Bäume. Alles predigt 

in eindringlicher Sprache die ernste Mahnung, dass der Mensch ist wie der Baum des Feldes, wie die 

Blume, die hinwelkt und hinstirbt, wenn der Winter des Lebens kommt. Allein nur dem oberflächlichen 

Betrachter erscheint die Natur wie ausgestorben, der denkende Mensch weiß, dass im Inneren der 

Erde sich neue Säfte und Kräfte sammeln, dass es nicht lange dauert und neue Blüten sprießen empor, 

dass die Natur ihre eisigen Fesseln sprengen wird, um sich aus der rauhen Umarmung des Winters 

loszureißen. Dann wird die Erde wieder im neuen Schmucke prangen, neues Leben wird sich regen und 

frisches Grün Aug' und Herz erfreuen. Und diese Hoffnung kündigt unser Monat an. In demselben fei-

ern wir den Jahresanfang im Leben der Natur.54ט''ו בשבט ר''ה לאילן der 15. Tag im Schewat kündigt 

das leise Wehen des erwachenden Lenzes an, das geheimnisvolle Weben in der großen Werkstatt der 

Natur und das neue Leben im Adergeflecht der frostgekräftigten Bäume. Der 15. Schewat bringt uns 

den ersten Gruß des kommenden Frühlings, den ernsten auch, indem er leise mahnt, dass auch der 

innere Mensch in seiner Entwicklung dem Baume gleicht. Nichts als kahle, traurige Winterlandschaften 

erblickt unser Auge, wenn wir uns jetzt der Naturbetrachtung hingeben. Allein der 15. Schewat flüstert 

uns zu: Sehet die entblätterten Bäume, sie feiern heute das Erwachen des heitergeschmückten Lenzes, 

denn unter der starren eisigen Rinde erwacht frisches, warmes Leben. Sie prangten in köstlichem 

Fruchtschmuck und wurden der Früchte beraubt, sie strebten himmelan und die Stürme des Herbstes 

knickten sie, sie hatten blütenreiche Zweige und weitreichende Äste und die Wetter des Winters bra-

chen ihnen Zweig nach Zweig, Ast nach Ast. Und dennoch sind sie nicht gebrochen und werden in nicht 

langer Zeit neu erstarken und frisch erblühen, weil ihr Halt nicht äußerer Schmuck, nicht Frucht-

schmuck und Krone ist, sondern weil ihre treibende Kraft in den Wurzeln ruht, die im Innern der Erde 

weithin sich erstrecken und dort unberührt von den äußeren Einflüssen zu neuem, frischem, kräftigem 

Leben sich verbinden. Und so soll auch die Kraft des Menschen in dem eigenen Innern wurzeln. Sein 

Gemüt soll durch religiösen Glauben geläutert, sein Geist mit wissenschaftlicher Erkenntnis getränkt 

sein. Im Gemüte, im Geiste ruhen die Wurzeln, die einst Blüten edler Menschlichkeit treiben sollen 

und darum müssen Geist und Gemüt geläutert und genährt werden durch den befruchtenden Tau 

göttlicher Lehre. Denn nur dann vermögen Stürme und Wetter nichts über uns. Viele, sehr viele gibt 

 
54 Der 15. Schewat ist Neujahr der Bäume 

https://sammlungen.ub.uni-frankfurt.de/cm/periodical/pageview/2511094


 
 
 

Ausgabe 5      5. Jahrgang                 Januar-Februar 2026 /  Schewat 5786 Seite 13 
 
 

es unter den Menschen, welche die Sorge erdrückt und beugt, an deren Herzen Kummer und Schmerz 

nagen. Sie waren einst reich, angesehen; frei und weithin reichend war die Macht ihres Einflusses. Da 

kamen die Stürme des Lebens und haben die Blüten ihrer Hoffnungen geknickt, den Schmuck ihres 

Lebens vernichtet und die Macht ihres Vermögens gebrochen. Nichts ist ihnen geblieben als was der 

Mensch im eigenen Innern trägt. Wehe ihnen, wenn ihnen auch das abgeht, wohl ihnen, wenn die 

Wurzeln ihres Daseins im gläubigen Gemüte ruhen. Mögen die Stürme draußen sie noch so sehr um-

tosen, aus dem Innern schöpfen sie Kraft und Mut zu neuer, frischer Tätigkeit. Und das ist der Früh-

lingsruf im Winter, das die ernste Mahnung des 15. Schewat. 

   J. 

 

Vielleicht haben Sie ja bereits Gefallen an unserer Monatszeitschrift 

 

gefunden und möchten die Zeitschrift abonnieren. 

Mit einer Spende in Höhe von 75,00 € erhalten Sie die 

Zeitschrift für 12 Monate direkt nach Hause geschickt. 

Setzen Sie sich diesbezüglich mit uns in Verbindung 

Hirschinitiative e.V. 

Hohenzollerndamm 58, 14199 Berlin 

Tel.: 030 678 00 700 
oder 

Info@hirschinitiative.de  

mailto:Info@hirschinitiative.de


 
 
 

Ausgabe 5      5. Jahrgang                 Januar-Februar 2026 /  Schewat 5786 Seite 14 
 
 

Kinderecke Schewat 
In zwei Folgen ist diese nette Geschichte für Kinder über Tu Bi Schewat in der Zeitschrift „Der Israelit“ erschienen. Der erste Teil am 

29.01.1920 und der zweite am 05.02.1920. 

Über den Autor Max Speier finden sie im Anschluss an dieses Märchen, was ich im Zusammenhang mit der Verlegung der „Stolpersteine“ 

über ihn gefunden habe. 

Der Text wurde dem heutigen Sprachgebrauch leicht angepasst und mit Erklärungen versehen von Michael Bleiberg. Das Original finden Sie 

in der Universitätsbibliothek Frankfurt am Main unter:  

https://sammlungen.ub.uni-frankfurt.de/cm/periodical/pagetext/2525094 

https://sammlungen.ub.uni-frankfurt.de/cm/periodical/pageview/2525108 

 

Das Neujahrsfest der Bäume.  

Ein Märchen von Max Speier. 

„Aber natürlich," sagte das pausbäckige Äpfelchen und blähte sich breit, „ich bin dabei!" 

„Und an mir soll's auch nicht fehlen," zirpte die Grünnase von Birne mit dem länglichen Kinn. 

„Ich halt mit," kollerte die braunnackige Nuss und schiebelte sich ein Stückchen vorwärts. 

„Und ich durchdufte dann das Ganze," meinte gelassen die stolze Goldorange. 

„Also heut' Nacht pünktlich um 12 Uhr draußen im Garten," rief errötend die Zwetschke und 

ließ sich im Vorgeschmack des erwarteten Vergnügens den Saft von den Wangen herunterlaufen. 

„Aber wer schließt uns die Türen auf?" krachte die Mandel auf einmal dazwischen. 

„Das ist eine Frage, die wohl bedacht werden muss," brummte der behäbige Kürbis. 

„Schon gelöst," lachte die glutvolle Ananas, die zwar eingemacht, aber doch reichlich süß und 

frisch gebettet war, „der Nussknacker!" 

Der lag faul und steckensteif zwischen den Obstkörben und Konservengläsern, unter denen 

das heimliche Gespräch stattfand, rührte kein Glied und machte als hörte er nichts. 

„Hedda," zupfte ihn die bärtige Kastanie, „mach' er doch die Ohren auf, er bequemer, unwir-

scher Geselle." 

„Ich bin so müde", knarrte der blanke Bursche, zu dem die blaue Traube mit verliebtem Wohl-

gefallen hinsah, „lass mich in Ruh!" 

„Wird nichts draus", richtete sich die Banane in ihrer ganzen schlanken Größe auf, „wir wollen 

heut' Nacht unsere Väter und Mütter und sonstigen Anverwandten im Freien besuchen und uns mit 

ihnen über das vergangene Jahr und unsere zukünftigen Hoffnungen unterhalten, da musst du uns 

beistehen". 

„Meinethalben", bollerte er heraus, „was ist denn eigentlich los?" 

https://sammlungen.ub.uni-frankfurt.de/cm/periodical/pagetext/2525094
https://sammlungen.ub.uni-frankfurt.de/cm/periodical/pageview/2525108


 
 
 

Ausgabe 5      5. Jahrgang                 Januar-Februar 2026 /  Schewat 5786 Seite 15 
 
 

„Chamischo Osor b'schwat55", antwortete kurz das Johannisbrot und rollte ihm einige Kerne 

an die Rippen, „unser Neujahrsfest". 

„Du brichst die Türen auf, damit wir herauskönnen", sagte hellstimmig die blanke Kirsche, „und 

geht's nicht gutwillig, so krachst du Schloss und Schlüssel entzwei". 

„Gute Nacht, weckt mich dann, wenn's Zeit ist". 

Der Nussknacker streckte sich, und die geschwätzige Gesellschaft ward auch stumm, weil eben 

das Töchterlein des Hauses mit der Lampe ins Zimmer trat. 

* * * 

Der riesige Schneemann starrte mit seinen schwarzen Augen neugierig in den dunklen Hof hin-

aus. „Was geht denn da vor? Was drängt sich denn da, was schiebt sich denn da, was wackelt denn da 

und fackelt denn da? Sonst kann man doch wenigstens in Frieden ruhen, wenn man den ganzen Tag 

das Gelärm von den wilden Buben um sich herum gehört hat, und heut plötzlich zu nachtschlafender 

Zeit, wenn alle bewaffneten und unbewaffneten Bürger sich beschaulicher Stille hingeben, sowas von 

Getöse! Bin doch gespannt, was da kommt!" Er wollte gerade mit dem Stock drohen, als ein leises, 

süßes Stimmchen ertönte: „Ach bitte, bitte, lieber Herr Schneemann, tue uns doch den Gefallen und 

kehre uns mit deinem großen Besen einmal den Weg vom Schnee frei, damit wir zu unserer lieben 

Familie können. 

„Potztausend, wer bist du denn", murmelte der Weißbart und wollte sich niederbeugen. „Ei, 

Fräulein Rosinchen! Guck mal an, so spät und so wach! Bist wohl aus dem leckeren Geburtstagskuchen 

herausgekrochen, den die Mutter fürs Nesthäkchen gebacken hat? Der kleine Kerl hat es mir freude-

strahlend erzählt. 

„Aber wo wollt ihr denn hin, Ihr Nachtschwärmer?" 

„O bitte, bitte, nicht böse sein, guter Herr Schneemann", bettelte das niedliche Rosinchen, „die 

Apfelsine setzt dir auch ganz gewiss eine schöne rote Kappe auf, wenn du uns durchlässt!" „Recht also, 

weil du's bist, liebes Kind." Der Schneemann fegte mit dem alten Besen eine Gasse rein. „Vorwärts 

marsch!" kommandierte der Kürbis als Korporal der kleinen Schar, die sich gemächlich und in gleich-

mäßigem Takt zu den Bäumen des großen Gartens hintrollte. Die hatten's schon gespürt, dass ihnen 

was Besonderes bevorstand. „Ich weiß nicht", hatte schon am Tag der Apfelbaum zu seiner Nachbarin, 

der grünen Edeltanne, gesagt, „mir ist’s eben so seltsam zu Mut, ich glaub', ich hab' Wachsschmerzen." 

„Ja", hatte drauf der Zwetschgenbaum zustimmend genickt, „mir ist's auch heut auf einmal bei dem 

starken Schneegestöber so warm und eigen geworden, dass ich meine, der Frühling kommt." 

„Du, Eiche", rief die wissbegierige Pappel in den benachbarten Wald hinüber, „schau doch mal 

bei deinen Ringen im Jahreskalender nach, was denn für ein Tag ist." 

 
55 Deutsch-jüdische Aussprache für „Chamischa Esre be Schwat“  כמישע עזרי בשבט, der 15. Schewat 



 
 
 

Ausgabe 5      5. Jahrgang                 Januar-Februar 2026 /  Schewat 5786 Seite 16 
 
 

„Der vierzehnte Schewat", brummte die Eiche gravitätisch und vernehmlich. „Also der Cha-

mischo Osor vor der Tür!" jauchzte das Aprikosenbäumchen, „Kinder, das ist fein!" „Naseweis", gaben 

die Nussbüsche zurück, „weißt viel, was ein Neujahrsfest ist!" 

„Heut hat sich die Katze vor mich in den Schnee gesetzt und ihren borstigen Bart geputzt", 

erzählte der Birnbaum, „das bedeutet Besuch." 

Da dröhnte auch schon ganz in der Nähe der verschlafenen Ranke vom Weinlaub die Stimme 

des Kürbisses: „Stillgestanden! Mamsell Birne, melde sie uns!" „Alle zur Stelle!" erstattete die Birne 

gehorsam und militärisch Rapport. Der Jubel kannte keine Grenzen. Die Bäume streckten ihre Zweige 

ihren Kindern und Freunden zu herzlichem Willkommen entgegen, manche hoben ihre treuen Frücht-

lein empor und ließen sie auf den Ästen schaukeln, der Wind sang ihnen ein fröhliches Lied dazu, und 

die Fichte vergoss sogar vor lauter Rührung ein paar dicke Harztränen. Jetzt gab´s ein Fragen und Lieb-

kosen und Berichten ohne Ende, man hatte sich seit Monaten nicht gesehen und war um das Schicksal 

jedes Einzelnen natürlich aufs ängstlichste besorgt. Der Schneemann spitzte von der Ferne seine Ohren 

aus Apfelschalen und machte ein immer freundlicheres Gesicht trotz der unerlaubten Störung. 

Aber in das Geplauder hinein, das wohl ein halbes Stündchen gewährt haben mochte, rauschte 

unvermutet der Apfelbaum mit feierlichem Klang und sprach in gehaltenem Ernst: „Liebe Genossen, 

Nachbarn und Freunde! Liebe Kinder, Brüder und Schwestern! Vergesst über der Freude des Wieder-

sehens nicht, dass heute unser Rausch-haschonoh56 ist, der Tag, an dem wir uns erinnern sollen, was 

wir im vergangenen Jahr an Gutem und Schönem erfüllt haben und was wir im kommenden Jahr rei-

cher und trefflicher vollbringen wollen. Nichts auf der Welt kann aus eigener Kraft gedeihen und groß 

werden, auch wir nicht. Alles wird stark und groß, trägt Blüte und Frucht, spendet Schatten und Segen 

auf Gottes Geheiß und nach Gottes Willen. Und was den Menschen der erste Tischri ist, das ist für uns 

der fünfzehnte Schewat. So wollen wir uns denn erzählen, wie wir das Jahr verbracht und ob wir es 

wert sind, weiter lustig zu grünen und zu blühen und uns des lieben Sonnenscheins zu erfreuen und 

des befruchtenden Regens. Wohlan denn, du Weinranke, beginne, deine Beeren sind vor allen wert-

geschätzt!" 

Die Rebe summte: „Ende August war’s. Ich war üppig voll behängt und meine Trauben waren 

von einem Saft und von einer Süßigkeit, dass ich selbst ganz entzückt davon war. Und die Sonne 

brannte mir immer weiter auf den Rücken, ich kochte einfach. Doch ging eines Mittags ein kleines, 

schwaches Kind durch meine Reihen. Es schlich langsam auf einen Krückstock gestützt, und ein zartes, 

feines Mädchen führte es. Die kleine Begleiterin war wie Rosenrot und Himmelsblau, von duftig über-

hauchten Bäcklein und schimmernden Äuglein. Sie beugte sich so sanft und freundlich zu der armen 

Freundin nieder, sie reichte ihr so zierlich und behände die Ärmchen, ich war außer mir vor Seligkeit, 

soviel Liebe walten zu sehen. Das kranke Mädchen sandte warme, verlangende Blicke nach meinen 

Früchten, die wie schwere, dunkle Perlen aufgeschnürt waren. Ich hielt mit meinen Ranken das Kind 

aus Rosenrot und Himmelsblau fest. Man konnte fast meinen, dass es mich verstand. „Da, brich meine 

Trauben“, wollte ich ihm sagen, „da, schichte sie auf zu dichtem, fröhlichem Haufen und erquicke deine 

arme Freundin“. Das Mägdelein sah mich lange an. „Ich möcht' schon gerne," sagte sie silberstimmig, 

„aber ich weiß nicht recht, ob ich darf. Die Trauben werden doch gebraucht. Man macht doch so klaren, 

 
56 Rosch-Ha´schana  ראש השנה deutsch-jüdische Aussprache 



 
 
 

Ausgabe 5      5. Jahrgang                 Januar-Februar 2026 /  Schewat 5786 Seite 17 
 
 

köstlichen Wein daraus, mit dem dann der Vater den Sabbath segnet. . . . doch es gibt ja noch mehr", 

rief sie plötzlich beherzt, pflückte die besten meiner Sprösslinge vom Laub und reichte sie der Kleinen. 

Das arme Kind tat sich gütlich. Ich aber bat unseren Herrn droben, er solle meiner lieblichen Freundin 

lohnen, was sie Gutes getan, und solle mit diesem Sinne und mit diesem Herzen sie weiter emporblü-

hen lassen." 

„Ich mische mich lieber unter die kichernde gesunde Gesellschaft" rief der Nussbaum fidel von 

seiner Höhe herab. „Mir knackts in allen Gliedern, wenn ich so eine Kinderschar hier herumtollen sehe. 

Pardauz — mach' ich und fall' ihnen vor die Füße? Vielmehr, ich bleibe grad und aufrecht, nur meine 

Nüsse schick ich ihnen, dass sie damit in der Sukkoh57 Häuflein spielen und sich deshalb noch einmal 

so gern an das liebe, lustige Laubhüttenfest erinnern. So geht's bei mir ein Jahr um das andere, ich 

erleb' nicht viel Neues, aber ich freue mich meines Daseins und werde mich freuen, solange es Gott 

gefällt." 

„Unter mir haben ein Vater und eine Mutter lange, ernste und nachdenkliche Rast gehalten, 

zu der ich lindernden und kühlenden Schatten gespendet habe", hub der Kastanienbaum langsam an. 

„Ich hab' von schweren, herzbrechenden Sorgen und von tiefer, zehrender Kümmernis gehört. Sie ha-

ben zwei Kinder, einen Knaben und ein Mädchen. Und sie haben immer ihr Trachten darauf gerichtet, 

sie in Gottesfurcht und in Gottesliebe großzuziehen. Und sie hatten gejauchzt bei jedem Keim und Reis, 

das sie entdeckt, und sie hatten gejubelt bei jeder Blüte, die ihrer Obhut entsprossen war. Nun sind 

die Blüten vernichtet und abgefallen, denn die Kinder sind in die Fremde gegangen und haben Gottes 

Wort und der Eltern Lehren schnell vergessen. Und nun saßen die alten Leute traurig zusammen und 

haben sich mit bitteren Tränen gefragt, wozu sie auf der Welt noch nütze seien. Das Mitleid hat mich 

gepackt, als ich das hörte, dass durch mich ein Rauschen ging, wie vom tiefsten eigenen Herzeleid." 

„Papperlapapp, nicht immer so sentimental!" fuhr hitzig der Kirschbaum in die schwermütige 

Stimmung, die die ganze Versammlung ergriffen hatte. „Mich hat ein Mädchen angefasst, ein Mädchen 

mit Lippen, so rot wie meine Kirschen, und hat mich gerüttelt und sich daraus einen Kranz in ihr schwar-

zes Haar gemacht aus meinen roten Früchten und ist hin und her getanzt und hat übermütig dazu 

gerufen: Starmatz58, pfeif' mal, jetzt gib's bald Hochzeit! Kirschbaum, guck mal, was ich schön bin! Und 

ich — hab gewackelt vor lauter Lachen über die Munterkeit!" 

„Leichtfuß", sprach gemessen der Apfelbaum, und der Rosenstrauch reichte ihm verstohlen 

die dornige Hand. „Bist nicht gut beraten, wenn du meinst, der Übermut und die Schönheit allein tun's. 

Schön ist das Lachen, beim Himmel, wer möcht es missen? Und herrlich ist die Schönheit, wer möcht 

ihr Prangen entbehren? Aber Schönheit und Lachen können schnell vorübergehen — des Herzens Rein-

heit und der Seele heitere Freude, sie sollen uns durchs ganze Leben geleiten. Wie ich unter den Bäu-

men des Waldes, wie die Rose unter den Dornen — so sollte Israels Jugend blühen unter den Völkern. 

Still blüht die Rose und möchte schamhaft ihren Kelch vor Menschenaugen schließen, den Kelch, den 

sie nur Gott und Seinem blauen Himmel frei zuwendet. Und, mit zarten, rosigen Blüten übersäet, bin 

ich ein Wohlgefallen dem klaren Blick und mit meinen leckeren Früchten feine, duftige Labe dem 

 
57 Sukkah  סוכה 
58 (im Käfig gehaltener) Star 



 
 
 

Ausgabe 5      5. Jahrgang                 Januar-Februar 2026 /  Schewat 5786 Seite 18 
 
 

Kranken, dem Genesenden, den Geheilten. Klar aber muss der Blick sein, der mich anschaut, und nur 

mit reinen Lippen wollen meine Früchte berührt sein." 

„Aus der Jugendzeit — aus der Jugendzeit — klingt ein Lied mir immerdar. — O, wie liegt so 

weit, o wie liegt so weit — was mein einst war!59" zwitscherte eine muntere Stimme. Es war gar nicht 

so traurig und hoffnungslos, wie's die Worte hätten vermuten lassen, was der Esrog60 sang. „Ich bin 

allerdings eingemacht in sauer und süß", unterbrach's sich, wie um Entschuldigung bittend, „es ist mir 

auch manchmal recht bitter zu Mut, wenn ich so künstlich und übermütig verzuckert werde. Doch das 

geht halt so und muss ertragen werden. Ja, ich hab' mal in ganzen Wäldern geblüht und geleuchtet, 

dort weit überm Meer, im heiligen Lande, woher man mich geholt hat. Mein Stamm hat stolze Juden 

gesehen und aufrechte Gottesdiener und hat den Scharen fröhlichen Gruß entboten, die hingewallt61 

sind zum Tempel und sich dort Befreiung geholt von Sorgen und von Sünden. Und dann, viele Jahrhun-

derte lang, ist mein Stamm fast verdorrt von all der Einöde, die ihn umgab, und von dem schweren 

Weh das er erlitt, weil er, trotz allem sehnlichen Auslugen62, nichts wahrnehmen, konnte, als Trümmer 

und Wüstenei. Nun wächst er erfrischt und erfreut neu empor, weil er wieder fröhliche Lieder hört von 

heimischen Zungen, und weil sich wieder rührige Hände regen und zu ackern beginnen und zu pflügen, 

zu pflanzen und zu jäten, um die Wüstenei mit Gottes Hilfe wieder urbar zu machen und die Einöde 

mit seinem Beistand umzuwandeln in geselligen jüdischen Menschenboden, bis Gottes ganzer Segen 

sich ausgießt über unser Heimatland und Gottes ganzer Segen uns dort versammelt. Ach, Kinder, ich 

bin so glücklich darüber und bin so selig, dass man mich hätschelt und hochträgt mit starken Armen 

am heiligen Sukkothfest!" 

Die Mandel sprengte ihre Schale vor Lust über das Bekenntnis des Esrogs. „Brüderlein, ich um-

arme dich! Aus leblosem Holz, das nicht meines Stammes war, bin ich emporgeblüht in Ahrons Tagen 

als Zeichen der Wunderwaltung und der Liebe des Herrn63. An geweihtester Stätte hat man mit 

 
59 "O, wie liegt so weit" ist ein berühmter Vers aus dem Gedicht "Aus der Jugendzeit" von Friedrich Rückert, das oft als volkstümliches Lied 
(oder Kunstlied) vertont wurde, das die Sehnsucht nach der verlorenen Heimat und der Kindheit ausdrückt, wo die Schwalben immer noch 
singen, aber das Herz leer geblieben ist. Der komplette Vers lautet meist: "O wie liegt so weit, o wie liegt so weit, Was mein einst war! Was 
die Schwalbe sang, was die Schwalbe sang". 
60 Etrog, רוֹג  .zitronenähnliche Frucht, eine der 4 Arten am Sukkotfest ,אֶתְׁ
61 gepilgert 
62 Umherschauen 
63 Numeri 17:17-25. Aus dem Kommentar von Rabbiner Hirsch zu Exodus 25:39:  משוקדים, mandelförmig oder mandelartig werden die Kelche 
der Menora wiederholt charakterisiert, und ist, …, die Überlieferung schwankend, ob nicht Schmot 25, 34 — wie auch die Akzentstellung 
zeigt — dies  משוקדים auch zum Charakter der כפתורים und פרהים gehört. Nun ist aber שקד, sowohl sprachlich als Verbum, als sachlich, 
Mandel, im symbolischen Gebrauch, der spezifische Ausdruck für die intensivste Richtung und Dahingebung der Geistestätigkeit an einen 
Gegenstand oder einen Zweck. Sowie der Mandelbaum am frühesten blüht (bei uns schon im März) und früher Blüten als Blätter hat, so ist 
 sein Name, überhaupt Ausdruck für eifrige, rastlose, rasch zum Ziele strebende, wache und fleißige Geistesanstrengung, Ausdruck für ,שקד
das, was wir Fleiß und Studium nennen würden. "Wenn Gott die Stadt nicht schützt, vergebens שקד, wacht der Wächter" (Ps. 127, 1). "Glück-
lich der Mensch", spricht Prov. 8, 34 die Weisheit, "der mir zuhört, לשקוד, emsig an meinen Türen Tag für Tag zu wachen": "Wie ich שקדתי  
 so werde ,אשקד עליהם לבנות ולנטוע über sie mit Eifer, rastlos zu zertrümmern und zu zerstören gestrebt", heißt es Jerem. 31, 28, "so ,עליהם 
ich rastlos, mit Eifer, über sie streben zu bauen und zu pflanzen". "Was siehst du", wurde Jirmijahu Kap. 1, 11 gleich bei seiner ersten Berufung 
gefragt, " מקל שקד, einen Mandelstab sehe ich", lautete die Antwort. "Du hast gut geschaut", erwiderte Gott, "denn  שקד אני על דברי לעשתו, 
eifrig betreibe ich mein Wort zu erfüllen": Bamidbar 17, 16 ff. sollte der Stammesfürst als der geistig Erwählte von Gott bezeichnet sein, 
dessen Stab blühen werde, und dieser Stab sollte als ewiges Denkmal vor dem Zeugnis bewahrt bleiben. Aarons Stab nun, durch dessen 
Blühen der Stamm Levi und in diesem Stamm das Haus Aaron als die für das Priestertum geistig Erwählten dokumentiert sein sollten,   ויצא
-die ernste, rastlose, eifrige, tätige und erfolgrei שקדים "!brachte Blumen, trieb Staubfäden und reifte Mandeln!" "פרח ויצץ ציץ ויגמל ,"שקד
che Hingebung an den Beruf sehen wir also hier als denjenigen Charakter bezeichnet, der den Stamm der Aaroniden für die Erwählung zu 
dem hohen geistigen Berufe des jüdischen Priestertums befähigt zeigte, und glauben wir hierin eine nicht geringe Bestätigung für unsere 
Auffassung der mandelartigen Blütengebilde an der Menora zu finden. Tragen ja Schaft und Arme des Leuchters eben dieselben Symbole, 
die den vor dem Zeugnis ruhenden Aaronsstab als Priesterstamm charakterisierten. Hier wie dort Mandeln reifende Blüten!  



 
 
 

Ausgabe 5      5. Jahrgang                 Januar-Februar 2026 /  Schewat 5786 Seite 19 
 
 

meinem Abbild die goldene Menauroh64 verziert, die dem Glück Israels leuchtete und ihm Geist und 

Herz erhellte. 

 

Der Leuchter in Sacharjas Vision (Buchmalerei von Josef Asarfati, Biblia de Cervera, um 1300, Biblioteca Nacional de Portugal) 

 
64 Menora 



 
 
 

Ausgabe 5      5. Jahrgang                 Januar-Februar 2026 /  Schewat 5786 Seite 20 
 
 

Nun sind wir und unsere Lieblinge in der Fremde. Dieses Jahr hier — in Schnee und Winter. Im 

kommenden Jahre in Jerusalem — in Sonne und ewigem Frühling!" Ehrfürchtig neigten alle Bäume ihre 

Häupter und stimmten einträchtig an:  

„Führet der Herr heim 

Zions Gefangene, 

Füllt sich mit Lachen  

Wieder der Mund. 

Füllt sich mit Jubel  

Unsere Zunge  

Sprechen die Völker: 

Großes wirkt Gott!" — — —65 

Der Schneemann wartete keine Aufforderung ab. Er sputete sich von selbst, um schleunigst 

die neuverwehten Pfade zu säubern, damit die Schar heimkehren konnte. 

Und der Garten lag wieder in tiefer Stille im Schein des Vollmonds. 

 

 

 

Max Speier 

Dies ist ein Auszug aus einem Bericht von Gudrun Schmidt vom Verein „Stolpersteine in Kassel e.V.“ den Sie unter https://www.kassel-

stolper.com/biografien/olga-max-u-lieselotte-speier-ida-wertheim/ komplett lesen können.  

geb. am 23. Juni 1897, stammt aus einer bekannten Hoofer Familie. Seine Eltern, der Handels-

mann Julius und Jettchen Speier, geb. Rosenbach wohnten mit Sohn Simon Speier, geb. 1888, Schwie-

gertochter Selma und Enkelin Brunhilde (geb. 1920) in der Hoofer Fuckelgasse, jetzt Herkulesstraße. 

Max Speier wurde mit 18 Jahren Soldat und nahm von 1915 bis 1918 wie viele aus dem Dorf am 1. 

Weltkrieg teil. Später war er als Vertreter tätig. Mit 26 Jahren heiratete er. 

Hoof 

Früher zum adligen Gericht Schauenburg gehörig, ist Hoof mit etwa 3.000 Einwohnern seit 1972 

eines der fünf Dörfer der Gemeinde Schauenburg. Die erste urkundliche Erwähnung stammt aus 1250 

n. Ch. Im späten 16. Jh. ließen sich sogenannte Schutzjuden unter der Ortsherrschaft der Familie von 

Dalwigk nieder. Sie trieben Kleinhandel und etwas Landwirtschaft. Platz für den gemeinsamen Friedhof 

– den ältesten jüdischen in Hessen – überließ ihnen die Herrscherfamilie im nahen Breitenbach. Die 

jüdische Gemeinde entwickelte sich im 19. Jahrhundert zur größten Gemeinde im Landkreis Kassel mit 

bis zu 230 Mitgliedern. 1840 wurden eine Synagoge, eine Mikwe und ein Schulraum mit Lehrerwohnung 

eingerichtet. Die jüdische Elementarschule, deren Lehrer in Kassel ausgebildet wurden, bestand seit 

1827, um 1890 mit bis zu 60 Schülern. Nach dem Tod des letzten Lehrers wurde sie 1934 geschlossen. 

Das Zusammenleben mit der christlichen Bevölkerungsmehrheit war weitgehend unproblematisch. 

 
65 Psalm 126 

https://www.kassel-stolper.com/biografien/olga-max-u-lieselotte-speier-ida-wertheim/
https://www.kassel-stolper.com/biografien/olga-max-u-lieselotte-speier-ida-wertheim/


 
 
 

Ausgabe 5      5. Jahrgang                 Januar-Februar 2026 /  Schewat 5786 Seite 21 
 
 

Jüdische Bürger waren im Gemeinderat, den Vereinen, der Feuerwehr, selbst in dem stramm nationalen 

Kyffhäuser Bund usw. Die Gaststätte des Juden Meinhard Gumpert war Treffpunkt für alle. 

Ab 1933 machten die Juden Hoofs zwiespältige Erfahrungen. Auf der einen Seite gab es offen-

kundig Nichtjuden, die an der im Dorf gelebten Integration der jüdischen Bevölkerung in das Vereins- 

und auch Gemeindeleben keine Abstriche machten, was die Aufmerksamkeit des antisemitischen 

Hetzblattes der Nationalsozialisten „Der Stürmer“ im Jahr 1934 erregte, in dem ein Hetzartikel über 

das Dorfleben in Hoof erschien. 

 Auf der anderen Seite standen Erfahrungen von Diskriminierung, vor allem auch bei Kindern, 

Aufforderungen zum Boykott, 1935 sogar von gewalttätigen Ausschreitungen. Bis 1935 emigrierten 

deshalb bereits einige Familien ins Ausland, andere verließen danach den Heimatort oder konnten vor 

allem 1938 ihre Kinder mit Hilfe der Kindertransporte ins sichere Ausland bringen. Am 8. November 

1938 wüteten aus anderen Dörfern angereiste SA-Leute in Hoof, fanden dort aber auch Mittäter aus 

dem Ort. Nach dem Pogrom hatten die Hoofer Juden innerhalb kurzer Zeit die Gemeinde zu verlassen, 

Hauseigentümer unter ihnen ihr Eigentum zu verkaufen. Eine Erfassungsstelle in Kassel wies sie in Häu-

ser im Bereich zwischen Altmarkt und Grünem Weg ein. 

Max Speier war mit Frau und Tochter sowie den Schwiegereltern Wertheim noch vor dem Pog-

rom im Sommer 1938 nach Kassel gezogen. Am 10. November 1938 wurde er zusammen mit etwa 250 

jüdischen Männern in Kassel verhaftet und anschließend in einem Sonderlager innerhalb des KZ Bu-

chenwald bis zum 16.12.1938 unter Bedingungen inhaftiert, die noch schrecklicher waren, als es in 

Buchenwald ohnehin der Fall war. 

Laut Hausstandsbuch war die Familie zwar in der Moltkestraße registriert, tatsächlich war Max 

Speier dann aber wie seine Frau und seine verwitwete Schwiegermutter ab dem 11. April 1941 im 

„Arbeitserziehungslager Breitenau“. Statt eines Fotos fanden wir im Gestapo-Aufnahmebuch Nr. 412 

des „Arbeitserziehungslagers Breitenau“ diese Personalbeschreibung des Schutzhäftlings: 1,73 m groß, 

dunkle Haare und Augenbrauen, Stutzbart, Kinn normal, Gesicht voll, Farbe braun, 6 Goldzähne, Statur 

kräftig, keine besonderen Merkmale.“ Und im Hinterlegeblatt heißt es: „je 1 Mütze, Mantel, Weste, je 

2 Hemden, Unterhosen, Handtücher, 1 Uhr mit Kette“. Zurück in der Moltkestr. 10, wurde er am 1. 

Juni 1942 – also vor 80 Jahren - nach Majdanek deportiert und am 29. Juli 1942 dort ermordet. Max 

Speier wurde 45 Jahre alt. 

  



 
 
 

Ausgabe 5      5. Jahrgang                 Januar-Februar 2026 /  Schewat 5786 Seite 22 
 
 

                              Last but not least: 

Danksagung 

Ein herzliches Toda Raba an Familie Schneider 

für die Bereitstellung ihres Hauses und die 

Ausrichtung der Chanukka-Feier der Hirsch-

initiative e.V.  

Wir wünschen der Familie Schneider unend-

lich viel Segen und Gesundheit b“h. 

 

 

 

 

  



  

 

 

 

 

 

 

 

 
 

Herausgeber ist der Verein 
 

Hirschinitiative e.V. 
Unter Mitarbeit von Rabbiner Mordechai Waitzman 

Hohenzollerndamm 58, 14199 Berlin 
Deutschland 

 
V.i.S.d.P. Herr Michael Bleiberg 

Telefon: +49 (0) 30 / 678 007 00 
E-Mail: info@hirschinitiative.de 

Webseite: https://hirschinitiative.de 
 

Spendenkonto 
GLS Gemeinschaftsbank eG  

IBAN DE83 4306 0967 1242 8223 00 
BIC GENODEM1GLS 

https://hirschinitiative.de/

