
  

 

 

Ausgabe 4  /  5. Jahrgang      
 

Dezember-Januar 2025-6 / Kislew 5786 
 
 

Ein Monatsmagazin der  
 
 

 
 
 
 
 
 
 

Das Judentum ist keine Religion 

Das Judentum ist kein Zubehör zum Leben, Jude sein ist kein 

Teil der Lebensaufgabe, Judentum umfasst das ganze Leben, 

Jude sein ist die Summe unserer Lebensaufgabe, ... – ein gan-

zes vom Gottesgedanken getragenes, dem Willen Gottes ge-

mäß vollendetes Leben – das heißt Judentum. 

 
 



 
 
 

Ausgabe 4      5. Jahrgang                 Dezember-Januar 2025-6 /  Tewet 5786 Seite 1 
 
 

Willkommen zur 4. Ausgabe des 5. Jahrgangs der Monatszeitschrift 

 
für den Monat Tewet 5786 

Unser Chanukkafest neigt sich dem Ende zu, doch unseren christlichen Lesern, Freunden und Unter-

stützern wünschen wir ein 

frohes Weihnachtsfest 

und uns allen einen 

guten Rutsch (von Rosh) ins neue Jahr 
 

Es gibt diesen Monat den Fasttag „10. Tewet“ zu gedenken. Im Monatsblatt von Rabbiner Samson 
Raphael Hirsch s“l zu diesem Monat macht er sich Gedanken über die Bedeutung des Fastens schlecht-
hin und warum es unbedingt so viele sein müssen. 
Das Monatsblatt für den Monat Tewet finden Sie auf Seite 3. 
 
Am 10. Teweth, wie an allen Fastentagen werden Slichot im Morgengebet eingefügt. Eine dieser Sli-
chotgebete ist Thema dieses Aufsatzes. 
Den Artikel „Zum 10. Tewet“ finden Sie auf Seite 10. 
 
Am 27. Teweth ist die „Jahrzeit“ von Rabbiner Samson Raphael Hirsch s“l.  
Das Programm der Hirschinitiative e.V. zur Jahrzeit von Rabbiner Hirsch finden Sie auf Seite 16. 
 
Rabbiner Raphael Breuer hat zur Jahrzeit von Rabbiner Hirsch s“l 1931 eine Rede vor der „Rabbiner-
Hirsch-Gesellschaft“ gehalten. 
Die Rede „Was hat Rabbiner Hirsch unserer Zeit zu sagen?“ finden Sie auf Seite 17. 
 
Zum Schluss wieder eine Kinderecke. Ein Traum von einer besseren Zeit aus dem Jahr 1935. 
Die „Kinderecke“ finden Sie auf Seite 31. 
 

  



 
 
 

Ausgabe 4      5. Jahrgang                 Dezember-Januar 2025-6 /  Tewet 5786 Seite 2 
 
 

Wir bedanken uns herzlich bei 

Frau Rachel Berlin 

 רחל ברלין 

die diese Ausgabe gesponsert 

hat. 

  



 
 
 

Ausgabe 4      5. Jahrgang                 Dezember-Januar 2025-6 /  Tewet 5786 Seite 3 
 
 

T e w e t h. 

Jüdische Fasttagsgedanken 

Über die Bedeutung des Fastens macht sich hier in diesem Artikel Rabbiner Samson Raphael Hirsch s“l Gedanken. Warum gleich vier Fasten-

tage wegen der Zerstörung des Tempels – hätte einer nicht genügt??!!  

Der Artikel stammt aus der Zeitschrift „Jeschurun“, 6. Jahrgang, Heft 4, Januar 1860.  

Der Text wurde dem heutigen Sprachgebrauch leicht angepasst und mit Erklärungen versehen von Michael Bleiberg. Das Original finden Sie 

in der Universitätsbibliothek Frankfurt am Main unter:  

https://sammlungen.ub.uni-frankfurt.de/cm/periodical/pageview/2944349 

Für den schnellen Leser habe ich über KI eine Inhaltsangabe des Textes anfertigen lassen.  

Inhaltsangabe des Artikels „Tewet“ von Rabbiner Samson Raphael Hirsch (1860) 

Der Text ist ein klassischer Aufsatz von Rabbiner Samson Raphael Hirsch s“l aus der Zeitschrift „Jeschu-

run“ (Januar 1860), der die tiefere Bedeutung der vier historischen jüdischen Fasttage (10. Tewet, 17. 

Tammus, 9. Aw und 3. Tischri) erklärt. Hirsch wendet sich gegen ein weit verbreitetes Missverständnis 

und zeigt, dass diese Fasttage keineswegs dazu dienen, das jüdische Volk in ewiger Trauer, Selbstver-

achtung oder Verzagtheit zu halten. 

Kernaussage: Nicht Übermut und Stolz haben zum Verlust des Tempels und zur Zerstörung des jüdi-

schen Staates geführt, sondern genau das Gegenteil: chronischer Kleinmut, Mangel an jüdischem 

Selbstbewusstsein und ein tiefes Misstrauen in die eigene göttliche Bestimmung sowie in Gottes All-

macht und Führung. 

Hirsch stützt sich dabei vor allem auf drei zentrale Tora- und Prophetentexte: 

1. Sacharja 8,19 – Die vier Fasttage sollen einst „ה מְחָׂ שוֹן וּלְשִׂ -wer (zu Freude und Frohlocken) “לְשָׂ

den, wenn Israel nur Wahrheit und Frieden liebt.  

2. Deuteronomium 28,47 – Das eigentliche Verhängnis kam, „weil du dem Ewigen, deinem Gott, 

nicht mit Freude und mit frohem Herzen gedient hast bei all der Fülle“.  

3. Die Kundschafter-Episode (Numeri 13–14) – Das Volk fühlte sich „wie Heuschrecken“ in eigenen 

Augen und wurde deshalb auch in den Augen der Völker zu Heuschrecken („  ים בִׂ י בְעֵינֵינוּ כַחֲגָׂ וַנְהִׂ

ינוּ בְעֵינֵיהֶם יִׂ  .(“וְכֵן הָׂ

Hauptgedankengang: 

• Die eigentliche Ursache des Exils war nicht Hybris(Hochmut,Überheblichkeit), sondern ständige 

Selbstunterschätzung und Gotteszweifel. 

• Das Volk wollte immer „wie alle Völker“ sein: einen sichtbaren König, fremde Bündnisse, fremde 

Kulte, fremde Lebensweise – weil es seinem eigenen, rein gottzentrierten Weg nicht traute und 

ihn nicht mit Freude lebte. 

https://sammlungen.ub.uni-frankfurt.de/cm/periodical/pageview/2944349


 
 
 

Ausgabe 4      5. Jahrgang                 Dezember-Januar 2025-6 /  Tewet 5786 Seite 4 
 
 

• Diese innere Haltung („es genügt uns nicht, nur Juden zu sein und nur auf Gottes Wohlgefallen 

zu vertrauen“) führte dazu, dass Israel sich selbst und Gott verachtete und deshalb auch von 

den Völkern verachtet wurde. 

• Der Churban (Zerstörung) und das Exil sollten genau diese falschen Götzen (menschliche Macht, 

äußere Pracht, fremde Kulturen) zertrümmern und Israel zwingen, endlich allein mit Gott und 

seinem Torah-Weg zufrieden und glücklich zu sein. 

Die positive Bestimmung der Fasttage (צוֹם, nicht ית  :(!תַעֲנִׂ

Hirsch betont den sprachlichen Unterschied: 

• Jom Kippur heißt „ׁנוּי נֶפֶש  bewusste Selbsterniedrigung, um die eigene völlige Abhängigkeit – “עִׂ

von Gottes Gnade zu spüren. 

• Die vier historischen Fasttage heißen jedoch „צוֹם“ = sich sammeln, sich auf das Wesentliche 

konzentrieren, sich auf den inneren Kern des Judentums zurückbesinnen. 

Deshalb sollen diese Tage bewirken: 

• Ein freudiges, stolzes Genügen an dem einen Satz: „ נוּ ה פֵץ בָׂ ם חָׂ 'אִׂ '“ – „Wenn Gott nur seine 

Freude an uns hat!“ – das ist die einzige Sorge, die wir haben dürfen. 

• Die Erkenntnis, dass wir als Juden in jeder Lage (auch in größter äußerer Beschränkung und 

Isolation) vollständig glücklich und erfüllt sein können, wenn wir unser Judentum mit Freude 

und ganzem Herzen leben. 

• Die Umwandlung der Trauer in zukünftige Freude (Sacharja), weil wir endlich gelernt haben, 

Gott „ ב ה וּבְטוּב לֵבָׂ מְחָׂ  .zu dienen “בְשִׂ

Schlussfolgerung: Die Fasttage sind keine Tage der Selbstzerknirschung und Schwermut, sondern pä-

dagogische Gedächtnistage, die uns zu selbstbewussten, freudigen und Gott allein ergebenen Juden 

erziehen sollen. Nur wenn wir aufhören, uns selbst wie Heuschrecken zu fühlen und stattdessen mit 

Josua und Kaleb rufen: „Wenn Gott Freude an uns hat, dann fürchten wir weder Riesen noch Tod!“, 

werden diese Fasttage sich, wie verheißen, in Feste der Freude verwandeln. 

Der Text ist ein leidenschaftliches Plädoyer für jüdisches Selbstbewusstsein, innere Unabhängigkeit und 

freudigen Gottesdienst – und gehört zu den zentralen programmatischen Schriften der Torah im Derech 

Eretz-Bewegung bzw. der Neo-Orthodoxie Hirschs. 

 

ם  ל חִנָּ ה שֶּ כִיָּ ם בְּ כִיתֶּ ם בְּ  1—אַתֶּ

Wer das jüdische Volk mit seinen jährlichen geschichtlichen Fasten betrachtet, wer gewahrt, 

wie es ihm nicht genügt den Untergang seiner staatlichen Größe durch einen Fasttag alljährlich in Er-

innerung zu begehen, sondern ihm die eine Katastrophe noch dazu in ihren einzelnen Stadien vorge-

führt wird und der Belagerungs-Anfang, die Einnahme der Stadt, die Einäscherung des Tempels, der 

 
1 Taanit 29a; “Ihr habt ohne Anlass gejammert“ (Übersetzung L. Goldschmidt) 



 
 
 

Ausgabe 4      5. Jahrgang                 Dezember-Januar 2025-6 /  Tewet 5786 Seite 5 
 
 

Satrapenmord2 ihm Veranlassung zu vier Fasttagen wurden, mit welchen es das eine Unglück beweint 

— dem dürfte der Gedanke nahe treten: Fasten und Weinen sei vor allem diesem Volk von Nöten, 

Übermut und Selbstüberhebung habe das Grab seines nationalen Glückes gegraben und nun sei der 

Weisheit seiner es erziehenden Institutionen eine jede Veranlassung willkommen, es durch Fasten und 

Weinen zur Demütigung und Zerknirschung zu führen, sei diese Weisheit vor allem darauf bedacht, 

den Geist der Verzagtheit und der Schwäche, den Geist des Schmerzes und der Trauer, den Geist der 

Betrübnis und der Verstimmung, den Geist der Mutlosigkeit und der Selbstverachtung durch diese 

ewigen Fasten in ihm groß zu ziehen, auf dass es durch diesen Charakter der selbstpeinigenden und 

selbstverachtenden Herabstimmung sich einst eines besseren Loses würdig und fähig mache sein künf-

tiges Glück bescheidener und demutsvoller zu ertragen. 

Und doch liegt der Wahrheit nichts ferner als dies; und doch dürfte unserem geschichtlichen 

Fasten nichts weniger als ein solches Ziel gesteckt sein! 

Nicht weil wir in den Tagen unseres Glückes zu viel gelacht und zu wenig geweint: weil wir zu 

wenig gelacht und zu viel geweint, ward uns das tränenreichste Geschick beschieden. Nicht weil wir zu 

übermütig, weil wir zu verzagt gewesen, weil wir zu wenig Vertrauen zu unserem jüdischen Geschick 

und unserer jüdischen Bestimmung gehabt, weil wir uns zu gering geschätzt den Völker-Riesen gegen-

über, mit denen wir geschichtlich in Berührung kamen, darum gingen wir im Wirbel der Geschichte zu 

Grunde und die Tage unserer geschichtlichen Fasten kommen nicht uns den Geist der Verzagtheit und 

Zerknirschung zu bringen, sondern uns mitten aus den Tiefen unseres nationalen Unterganges, und 

mitten aus dem Gefühl unseres nationalen Missgeschicks heraus, den Weg zum freudigsten Selbstbe-

wusstsein, zur heitersten Ermannung und zur fröhlichsten, ungetrübtesten Blüte in Gott finden zu las-

sen. 

שִ   ש֣וֹן וּלְּ שָּ ה֙ לְּ הוּדָּ בֵית־יְּ ֶ֤ה לְּ יֶּ י יִהְּ עֲשִירִִ֗ צ֣וֹם הָּ י וְּ בִיעִִ֜ צ֨וֹם הַשְּ צ֣וֹם הַחֲמִישִי֩ וְּ י וְּ בִיעִִ֡ רְּ ים צ֣וֹם הָּ ים טוֹבִִ֑ מֹעֲדִִ֖ לְּ ה וּּֽ חָָּ֔ מְּ

בוּ  ּֽ וֹם אֱהָּ לִ֖ הַשָּ ת וְּ ֶ֥ אֱמֶּ הָּ    3וְּ

heißt es wohl in tieferem Grunde auch nach dieser Seite hin: „das Fasten des vierten und das Fasten 

des fünften und das Fasten des siebten und das Fasten des zehnten Monats soll dem Hause Juda zur 

Wonne und zur Freude und zu fröhlichen Zeiten werden, liebet nur die Wahrheit und den Frieden.“ 

ל  —4 כֹּֽ ב  מֵרִֹ֖ ב  ִ֑ לֵבָּ ט֣וּב  וּבְּ ה  ִ֖ חָּ שִמְּ בְּ יךָ  אֱלֹהֶָּ֔ ֣ה  הֹוָּ ת־יְּ אֶּ  ֙ תָּ דְּ בַ֙ לאֹ־עָּ ר  ֶ֤ אֲשֶּ חַת   Weil du dem Herrn„ תִַ֗

deinem Gotte nicht gedient hast mit Freuden und mit fröhlichem Herzen in allseitiger Fülle!" mahnt 

die das Verhängnis antizipierende Gottesrede, und der Moment, in welchem dies tränenreiche jüdi-

sche Verhängnis im Gottesbuch der Zukunft verzeichnet wurde, war nicht ein Sonnentag des Übermuts 

und kecker Selbstüberhebung, war eine Nacht trostloser Verzweiflung, war eine Nacht gottvergesse-

ner Verzagtheit, war jene Nacht, in welcher, bis auf Joschua und Kaleb, das ganze Volk an dem Sieg der 

göttlichen Allmacht über die Riesenmacht der Sterblichen und an der Heilskraft der göttlichen Führung, 

wäre es selbst auf einem Tod brütenden Boden, verzweifelten und sich und ihre Kinder beweinten, 

deren Schicksal und Leben lediglich dieser Gottes-Allmacht und dieser göttlichen Heilsführung anver-

traut sein sollten! 

 
2 Ermordung Gedaljas 
3 Zecharia 8:19  
4 Deuteronomium 28:47 



 
 
 

Ausgabe 4      5. Jahrgang                 Dezember-Januar 2025-6 /  Tewet 5786 Seite 6 
 
 

Wie die Väter das Land nicht erhielten und im Anblick des Landes ihr Grab in der Wüste fanden, 

weil sie die Träne des Kleinmuts geweint, so verloren die Enkel das Land und mussten wieder hinaus 

in die Wüste, weil sie fort und fort diesen Geist des Kleinmuts gehegt, weil sie sich nimmer im Ganzen 

und dauernd zur Höhe des jüdischen Selbstbewusstseins und der jüdischen Selbstachtung erhoben, 

die, mit Gott im Bunde, keine Riesen unter den Menschen und keinen Tod unter den Naturgewalten 

fürchten, die mit Josua und Kaleb nur die eine Sorge kennen: 5   !'נוּ֙   ה ֙ ץ בָּ פֵֶ֥  wenn nur Gott seine„ אִם  חָּ

Freude an uns hat!" und in dieser einen Sorge alle andere Sorge und Bekümmernis begrabe. 

War es denn nicht dieses kleinmütige Misstrauen in die eigene jüdische Bestimmung, in das 

eigene jüdische Geschick und in die Gottesweisheit und Gottesallmacht, die jenes bestimmt und dieses 

leitet, war es denn dieses nicht, das sofort die Söhne dieser Väter die Besitznahme dieses Landes nicht 

vollenden ließ und den Kanaaniter mit seinem polytheistischen Wahn und seiner zur „Religion" erho-

benen Unsittlichkeit mitten unter dem Gottesvolk bundesfreundlich hegte? War es denn nicht diese 

stets unbefriedigte Halbheit, die sie fort und fort hinüberschielen ließ nach der Sitte und den Gebräu-

chen und den Einrichtungen der Fremden? War es denn nicht die völlige Unterschätzung ihres ganzen 

gottgeordneten und gottgetragenen Verhältnisses, nicht die völlige, die innere Hohlheit verkennende 

Überschätzung des in Macht und Glanz und Königshoheit erscheinenden Völker-Elends, die sie an Got-

tes Leitung kein Genüge finden und sie den „König" vermissen und fordern ließ, in welchem sie „wie 

die andern Völker ringsum" doch auch die jüdische Gesamtgröße in einer menschlichen Majestät kon-

zentriert erblicken wollten, die vor ihnen herziehe und sie heimführe und ihre Kriege führe und ihre 

Siege erstreite, — und sollte doch nur Gott ihr Mittelpunkt sein, in dem unsichtbaren Zusammenfinden 

in Gott und in dem einheitlichen Erfüllen seines Dienstes auf Erden und in der daraus hervorsprießen-

den Blüte und Heilsentwicklung aller Einzelnen ihre Nationalgröße glänzen, und nur Gott vor ihnen 

herziehen, Gott sie heimführen, Gott ihre Kriege führen, Gott ihnen ihre Siege erstreben?! War es denn 

nicht diese jämmerliche Selbst- und Gottesverachtung, nicht diese traurige Verkennung des einzigen 

jüdischen Palladiums: " נוּ֙   אִם ֙ ץ בָּ פֵֶ֥ ה'!"  חָּ  die sie auf dem erschütterten Welttheater immer nur nach 

Bundesgenossen unter den Völkern ausblicken, um ihre Gunst buhlen, und Gott, ihren einzigen Bun-

desfreund hinter den Rücken werfen ließ, auf dessen Adlerflügeln sie hoch über der allgemeinsten 

Welterschütterung ruhig im Sonnenglanz Seines Schutzes und Seines Segens heiter ruhen und der stau-

nenden Welt zeigen sollten, welche Kraft und welche Macht in dem einzigen "נוּ֙   אִם ֙ ץ בָּ פֵֶ֥ ה'!"  חָּ  liegt, 

wenn es allein und ausschließlich und ganz und wahrhaft und aufrichtig und mit freudigster Hingebung 

der Leitstern des Einzelnen und der Gesamtheit wird? War es denn nicht diese traurige Selbst- und 

Gottes-Verkennung, der es nicht genügte, nicht freudig genügte, Gott ihre Häuser zu erbauen, Gott 

ihre Kinder zu zeugen und zu erziehen, Gott ihre Äcker zu bestellen und ihre Herden zu warten, Gott 

ihren Staat und ihren Tempel zu weihen, die weder ihre Häuser, noch ihre Kinder, ihre Äcker nicht und 

ihre Herden, Staat und Tempel nicht sicher glaubten, nicht hinreichend dem Segen und der Blüte, des 

und der Erhaltung geöffnet glaubten, wenn sie nicht neben Gott auch allen Göttern der Völker die 

Altäre erbauten, ihre Kinder dem „Einzigen!" und dem Moloch6 zugleich weihten, an der Türe die Me-

susa hatten und auf den Dächern „allem Heere des Himmels“ dienten — war es nicht die Ungenüg-

samkeit, die Unzufriedenheit mit dem eigenen gottgeordneten und gottgetragenen jüdischen Geschick 

und Leben, die Israel immer in den Völkererscheinungen die Riesen und in seinen ureigenen göttlichen 

 
5 Numeri 14:8 
6 Altbiblicher Götze, dem Kinderopfer dargebracht wurden. 



 
 
 

Ausgabe 4      5. Jahrgang                 Dezember-Januar 2025-6 /  Tewet 5786 Seite 7 
 
 

Veranstaltungen die Pygmäen erblicken ließ, Israel immer dazu brachte, dass 7 ים בִָ֔ חֲגָּ כַּֽ ינוּ֙  עֵינֵ֙ בְּ י  הִֶ֤  ,וַנְּ

dass es sich den Völkern gegenüber immer wie Heuschrecken vorkam, und es darum auch jederzeit 

von den Völkern also geachtet wurde, 8 ם ּֽ עֵינֵיהֶּ ינוּ בְּ יִִ֖ ן הָּ כֵֶ֥  ?וְּ

Und wie sollte es auch anders! Wenn der Jude sein Judentum — und dieses umfasst das ganze 

jüdische Wesen, sein gottgeordnetes Leben und sein gottgeleitetes Geschick — wenn der Jude sein 

Judentum nicht achtet; wenn es ihn nicht mit seligster Freude, mit beglückendstem Selbstbewusstsein 

erfüllt; wenn es sein Auge nicht stählt, in den scheinenden Glanz und in die täuschende Strahlenum-

gebung menschlicher Macht und vergänglicher Riesenhoheit ohne geblendet zu werden drein zu 

schauen; wenn das Judentum den Juden nicht also erhebt, dass der Jude sein Judentum über alles 

erhebt: wie sollten die Fremden es tun, wie sollten die Fremden es schätzen, denen ja das Judentum, 

dessen Wert sich nur dem Erfüller eben in der Erfüllung enthält, immer seinem geistigen beseligenden 

Inhalte nach eine fremde, unbekannte Erscheinung bleiben muss, die ja das Judentum nur nach der 

Beschränkung seiner Lebensordnung und nach dem Herben seines Geschickes, aber die lohnende, be-

glückende Seligkeit nicht kennen, die aus allem diesem sprießt, — 9   אִגַלּוֹיֵי א לְּ א עֲבִידָּ הּ לָּ רָּ כָּ  — מַתַן שְּ

wie sollten die Fremden Jud´ und Judentum schätzen, wenn der Jude sein Judentum nur unwillig trägt, 

seinem Gott nicht mit Freuden und heileren Herzens dient, stets bereit ist sein Judentümliches gegen 

Unjüdisches zu vermäkeln, stets bemüht ist, seinem Judentümlichen Unjüdisches beizufügen! Nein! 

Nein! Nein! So lange "ים בִָ֔ חֲגָּ ינוּ֙ כַּֽ עֵינֵ֙ י בְּ הִֶ֤ "וַנְּ  wir in unseren Augen wie Heuschrecken sind, solange "  ן כֵֶ֥ וְּ

ם  ּֽ עֵינֵיהֶּ ינוּ בְּ יִִ֖ "הָּ  so lange werden wir es auch in ihren Augen sein!!! 

So lange ferner es uns nicht genügt "נוּ֙   אִם ֙ בָּ ץ  פֵֶ֥ "  ה'  חָּ  , so lange wir außer dem göttlichen 

Wohlgefallen auch noch des Wohlgefallens der Völker zu unserer Zufriedenheit bedürfen, so lange wir 

außer dem göttlichen Wohlgefallen auch noch in gleicher Linie um das Wohlgefallen der Menschen 

buhlen und alle Seligkeit des göttlichen Wohlgefallens uns verscherzt scheint, sobald es auch nur dem 

ersten besten jüdischen oder nichtjüdischen — Jungen einfiele, den Kopf über unser Leben zu schüt-

teln — so lange dies Bewusstsein des göttlichen Wohlgefallens uns nicht eine solche Freudigkeit ge-

währt, die keines anderen Zusatzes bedarf und alles andere ersetzt: so lange werden wir immer wieder 

und wieder dieses göttlichen Wohlgefallens verlustig gehen, werden seiner nicht würdig bleiben. Es 

geht nicht. Gott hat sich uns gegenüber nicht umsonst  10   א  genannt. Er fordert uns ganz und א'  קַנָָּ֔

ausschließlich. Wir können ihm nur ganz oder gar nicht angehören, und noch heute, und jederzeit un-

entschiedener Halbheit und sich selbst verachtender Verquickung unjüdischen und jüdischen Wesens 

würde Elijahu sein: 
יו 11 ִ֑ כ֣וּ אַחֲרָּ עַל לְּ אִם הַבִַ֖ יו וְּ ָ֔ כ֣וּ אַחֲרָּ אֱלֹקים֙ לְּ עִפִים֒ אִם ה' הָּ י הַסְּ תֵ֣ חִים֮ עַל שְּ ם פֹסְּ ֣ י אַתֶּ תַַ֞  עַד מָּ

entgegenrufen. 

Wer zu seiner Lebensfreudigkeit außer dem göttlichen Wohlgefallen noch anderes bedarf, wer 

nicht alles andere nur durch das göttliche Wohlgefallen und von ihm erwartet, der wird bald um dieses 

 
7 Numeri 13:33 
8 ebenda 
9 Beitza 16a; “Dessen Belohnung würde nicht bekannt geworden sein.” (Übersetzung L. Goldschmidt) 
10 Exodus 20:5; „bin ein sein ausschließendes Recht fordernder Gott“ (Übersetzung Rabbiner S.R. Hirsch) 
11 1. Buch Könige 18:21; “Wie lange noch wollt ihr hüpfen auf die beiden Zweige [wollt ihr schwanken]? Ist der Herr euer Gott, so dienet ihm, 
und wenn der Baal [euer Gott it], so dienet ihm.“ (Übersetzung Rabbiner Dr. S. Bernfeld) 



 
 
 

Ausgabe 4      5. Jahrgang                 Dezember-Januar 2025-6 /  Tewet 5786 Seite 8 
 
 

anderen willen göttliches Wohlgefallen verscherzen und was er an Scheinfreuden gewinnt an dem 

Quell der einzigen wahren untrübbaren Lebensfreude einbüßen. 

Was sollen daher die Gedächtnistage des jüdischen Unterganges? Nichts anders als dieser Un-

tergang selber. Dieser Untergang sollte uns ja nicht niederwerfen und beugen, nicht von Gott entfer-

nen und zum Selbstaufgeben bringen, sollte uns ja aufrichten und erheben, sollte uns ja umso inniger 

mit Gott und unserer Bestimmung vermählen, indem er alle Güter, die wir vergötterten und Gottes 

Thron in uns teilen ließen, darnieder warf, und uns für Jahrhunderte hinaus nichts anders übrig ließ, 

als „Gott und sein Wohlgefallen", als „die Freude an seinem Dienst" und „die Wertschätzung der Wahr-

heit und des Friedens". Das sollte der Untergang, das war von Anfang seine Bestimmung und daran 

hat er Jahrhundert nach Jahrhundert an unserm Innern gearbeitet. „Als Gott Israel hinaussandte, da 

griffen die Nationen dies im Doppelmaß zum Kampf wider es auf. Gott aber sprach bei seinem schwer-

sten Verhängnis am Tage des Oststurmes: darum sei es, damit hierdurch Jakobs Sünde gesühnt werde 

und das sei die ganze Furcht, dass, was es zum Abfall gebracht entfernt werde: denn wenn Gott selbst 

alle Steine des Altars wie zerstreute Kiesel sein lässt, werden keine Glückshaine und Sonnenbilder mehr 

aufkommen.“ Indem Jerusalem zusammenbrach, ward Zion frei 12 ה ִ֑ דֶּ תִפָּ ט  ֣ פָּ מִשְּ בְּ וֹן   das von all — צִיִ֖

dem  unjüdischen Treiben im Staat und im Tempel wie eine feindliche Stadt umlagert war 13  ה ּֽ צוּרָּ יר נְּ עִֶ֥  כְּ

Und die ersten Mitarbeiter an diesem Befreiungswerk des jüdischen Unterganges sollen die 

Gedächtnistage desselben für unser Inneres werden. 14 צוֹם, nicht 15 תַעֲנִית , nicht 16 ש  nennt יוֹם עֲנוֹת נֶּפֶּ

sie das Gotteswort.  ש נֶּפֶּ הַכִפוּרִים nennt es nur das Fasten des 18   17עִ ינוּי   Der Tag, der uns das .יוֹם 

Höchste wiederbringen soll, 19 ה הֳרָּ טָּ וְּ ה  רָּ  aus Gottes allmächtiger Gnade, der Tag soll uns unsere כַפָּ

vollendete Armut fühlen lassen, fühlen lassen, wie ohne diese Gnade mit ihrem allmächtigen Erneue-

rungswunder wie bis auf den letzten Anspruch auf fortzuspinnendes Dasein und Leben alles durch die 

Fehler unserer Vergangenheit verloren, und nur mit diesem Armutsbewusstsein, tatlos und genußlos 

wie wir ihn begehen, stehen wir an den Pforten der göttlichen Gnadenallmacht, Recht zu neuem Da-

sein und Kraft zu neuem Leben zu erstehen. Dort heißt das Fasten: 20  ם שוֹתֵיכֶּ ת נַפְּ ם אֶּ עִנִיתֶּ  Unsere ! וְּ

geschichtlichen Fasten heißen aber צוֹם, und צוֹם heißt sich sammeln, sich in sich zusammenziehen, 

sich auf sich beschränken, und das sollen diese geschichtlichen Fasten an uns bewirken. 

Sie sollen uns sammeln, in den Mittelpunkt unseres jüdischen Bewusstseins uns sammeln. Und 

könnten wir auch nichts anderes als Juden, und wären alle anderen Beziehungen des bürgerlichen und 

Staatslebens abgebrochen, vollzöge die Wirklichkeit "21  ה ִ֖ אָּ סַאסְּ  im Doppelmaß, was der jüdische ,"  בְּ

Untergang begonnen, und wiese den Juden zurück von allen Bahnen menschlich bürgerlicher Entfal-

tung, isolierte ihn auf sich, auf sein Haus, seine Brüder, die Genossen seiner Bestimmung und seines 

Geschickes — lernen wir an unseren צוֹם, an unseren geschichtlichen Fasten, ein Genüge, ein freudiges 

Genüge, ein freudig stolzes Genüge darin zu finden: Jude zu sein. Die Geschichte unserer 

 
12 Jesaja 1:27; „Zijon wird durch Gerechtigkeit erlöst“ (Übersetzung Rabbiner Dr. S. Bernfeld)  
13 Jesaja 1:8; „wie eine belagerte Stadt“ (Übersetzung Rabbiner Dr. S. Bernfeld) 
14 Fasten 
15 Quälendes Fasten (Foltern) 
16 Ein Tag, an dem die Seele gequält wird 
17 Die Seele quälen 
18 Jom Kippur 
19 Wiederherstellung der Reinheit durch Sühne 
20 Levitikus 23:27; „und ihr lasset eure Lebensgeister darben“ (Übersetzung Rabbiner S.R. Hirsch) 
21 Jesaja 27:8; „Im vollem Maße ...“ (Übersetzung Rabbiner Dr. S. Bernfeld) 



 
 
 

Ausgabe 4      5. Jahrgang                 Dezember-Januar 2025-6 /  Tewet 5786 Seite 9 
 
 

Vergangenheit mahnt uns: wir sind nur untergegangen, weil es uns nicht genügte „Jude“ sein, weil wir 

Jude, aber auch Syrer und Tyrier22, Ägypter und Assyrer sein wollten, weil wir nicht alle unsere inners-

ten und äußeren Beziehungen rein nur als Ausfluss und Verwirklichung unseres Judentums begriffen, 

unser „Jude sein" auf den Tempel beschränken, unser staatliches und bürgerliches Leben aber thyri-

schen und babylonischen, ägyptischen und assyrischen Einflüssen unterstellen wollten. 

Sie sollen uns in den Sammelpunkt unseres menschlich sittlichen Bewusstseins zurückführen. 

Fastend, schwach und hungernd, und doch vor Gott, sollen wir lernen, sollen wir uns entschließen: 

unser Dasein vor Gott, unser Beharren vor Gott, unser Leben vor Gott, unser freudig heiteres Leben 

und Weben in Gott, von keinem Maß des äußern Habens und Genusses abhängig zu machen. "ץ    אִם פֵֶ֥ חָּ

נוּ֙  ֙ ה'  בָּ  wenn nur Gott seine Freude an uns hat!" Diese Sorge endlich nicht unsere angelegentlichste, 

sondern unsere einzige Sorge werden zu lassen, mit allen unseren anderen Sorgen und mit allen unse-

ren anderen Sorgen nur die Lösung dieser einzigen Sorge zu suchen: als Mensch, als Jude, als Famili-

envater, als Bürger, — und wie die verschiedenen Erscheinungen alle heißen mögen, in die wir unser 

einheitliches Dasein spalten und die gespaltenen Teile wahnumfangen einander gegenüber stellen, — 

als Mensch, als Jude, als Familienvater, als Bürger, eben nichts anderes sein zu wollen als „Jude", als 

Gottes Willen in all diesen Beziehungen, zu erfüllen und sein Wohlgefallen mit all diesen Bestrebungen 

zu erzielen, und darum das Maß der Mittel und das Maß des Gelingens Ihm, ganz ausschließlich Ihm, 

und uns nur die ganze Energie des reinen entschiedenen Willens zu vindizieren, das Gott Wohlgefällige 

zu wollen, darin unser ganzes eigenes Wohlgefallen aufgehen zu lassen, und darum, unbeirrt von den 

Gestalten des äußeren Lebens, im Hunger und in der Fülle, in der Schwäche und in der Kraft, in der 

Krankheit wie in gesunden Tagen, im Schmerze der Entsagung wie im Jubel des Erlangens, in allem und 

mit allem, freudvoll und leidvoll, doch heiter im Lebensdienst vor Gott zu stehen, — das dünkt uns, 

müsse die Frucht unserer geschichtlichen Fasten werden. 

Sie müssten uns zu wahren Juden, zu glücklicheren Juden, zu Menschen machen, die ihrem 

Gott mit Freuden und fröhlichen Herzen dienen, die in diesem Dienst alle ihre Freudigkeit und all ihre 

Fröhlichkeit finden, die darum kein anderes Ziel kennen, als die von ihm geoffenbarte Wahrheit zu 

erkennen und sie zum Heil und Frieden der Menschen zu verwirklichen, die darum keine andere Sorge 

haben als dass Gott seine Freude an ihnen habe und die tief von der Überzeugung durchdrungen sind, 

dass נוּ֙   אִם ֙ ץ בָּ פֵֶ֥ ה'  חָּ  ,dass wenn Gott seine Freude an ihnen hat, sie dann selbst in winzigster äußerer 

Erscheinung die riesigste gottmissfällige Macht überragen und, von den Fittigen des göttlichen Wohl-

gefallens getragen, keine Riesengewalt und keine Todesmacht zu fürchten haben. 

נוּ֙   אִם ץ בָּ֨ פֵֶ֥ יא ה'חָּ הֵבִֶ֤ נוּ֙  וְּ ל אֹתָּ֨ ץ אֶּ רֶּ ֣ אָּ ר  הָּ ץ אֲשֶּ רֶּ נוּ אֶֶּ֕ ִ֑ ִ֖הּ לָּ נָּ תָּ את וּנְּ ָֹ֔ ש  הַז ּֽ בָּ ב וּדְּ ִ֖ לָּ ת חָּ בֶַ֥ וא זָּ  23 הִִ֛

 

  

 
22 Bewohner von Tyros. Tyros war im Altertum eine griechische Metropole 
23 Numeri 14:8; „Wenn Gott Wohlgefallen an uns findet, so wird er uns in dies Land bringen und es uns geben, ein Land, das in Wahrheit von 
Milch und Honig fließt.“ (Übersetzung Rabbiner S.R. Hirsch) 
 



 
 
 

Ausgabe 4      5. Jahrgang                 Dezember-Januar 2025-6 /  Tewet 5786 Seite 10 
 
 

Zum 10. Teweth 

Von E. 

Leider weiß ich nicht wer E., also der Autor dieses Artikels ist. Der Artikel erschien in der Zeitschrift „Der Israelit“ in zwei Ausgaben. Die erste 

erschien am 24. Dezember 1879 und die zweite am 31. Dezember 1879. Beide Tage sind für uns Juden keine Feiertage!  

Der Text wurde dem heutigen Sprachgebrauch leicht angepasst und mit Erklärungen versehen von Michael Bleiberg. Das Original finden Sie 

in der Universitätsbibliothek Frankfurt am Main unter:  

https://sammlungen.ub.uni-frankfurt.de/cm/periodical/pagetext/2473033  

und 

https://sammlungen.ub.uni-frankfurt.de/cm/periodical/pagetext/2473055 

 

חוּ   וּמֵעֵת הֻדָּ
רִי  כוּ עִמּוֹ קֶּ לְּ הָּ  וְּ

סוֹר  חָּ לוֹךְ וְּ יוּ הָּ  הָּ
עֲשִירִי  ש הָּ  עַד הַחֹדֶּ

חוּ טְּ  אֲבוֹתַי כִי בָּ
שֵם אֱלֹ י צוּרִי קֵ בְּ  

לִיחוּ  הִצְּ לוּ וְּ דְּ  גָּ
רִי  שוּ פֶּ גַם עָּ  וְּ

 

„Meine Väter, — solange sie vertrauten auf  den Namen Gottes, der noch mein Hort ist, waren sie groß 

und waren glücklich und trugen auch Früchte. Seitdem sie aber abgedrängt wurden und mit Ihm im 

Zufall wandelten, wurden sie weniger und weniger, bis zum zehnten Monate."24 

Es sind tief ergreifende Gedanken und Empfindungen, die den denkenden Juden bewegen, 

wenn er am zehnten des zehnten Monats fastend das Gedächtnis des Tages begeht, an dem der erste 

Schritt zur Niederwerfung seines Staates und Volkes geschah. 

Keinem anderen Menschenstamm auf weitem Erdenrund ist es vergönnt, die Erinnerung eines 

Geschehnisses zu feiern, das in so grauer Vergangenheit liegt, während seine Bedeutung noch in die 

neueste Gegenwart hineinragt. Hat sich doch bislang noch kein Volk zu der jüdischen Anschauung er-

hoben, welche die Tage des Niedergangs verzeichnet und ihre Erinnerung alljährlich den spätesten 

Enkeln aufs Neue zum Bewusstsein bringt. Ihre Freuden- und Siegestage feierten und feiern die außer-

jüdischen Kreise und vermeiden es geflissentlich die Momente ihres Niedergangs auch nur zu erwäh-

nen, geschweige denn zu verewigen. Und doch sind die Völker, die nur ihre Siege feierten, unterge-

gangen und das einzige Volk, das das Gedächtnis der einzelnen Stadien seines Niedergangs noch nach 

Jahrtausenden fastend begeht, hat sie alle überlebt. Wer will den Anteil ermessen, den gerade die 

nationalen Fasttage haben, an der ungetrübten Erhaltung des Judentums und der Judenheit; und den 

Ernst, der daher ihre gewissenhafte Beachtung noch heute, ja gerade heute von jedem Juden fordert? 

Welche große sittliche Tat begeht doch der Jude, der mitten in einer dem Dornen- und Distel- 

fluch verfallenen Welt, welche die Dransetzung des ganzen Wesens so sehr verlangt, um das nackte 

Dasein zu fristen, dass der weiseste Sterbliche schon vor fast drei Jahrtausenden alle Arbeit und Sorge 

im Dienste des — Mundes25 erblickt, wenn in einer solchen Welt der Jude der Einzige ist, der sich dieser 

zwingenden Sorge freiwillig entschlägt, sich Fasttage stiftet, um einer Idee voll und ganz sich hingeben 

 
24 So beginnt eins der Selichot-Gebete für den 10. Tischri 
25 Des Broterwerbs 

https://sammlungen.ub.uni-frankfurt.de/cm/periodical/pagetext/2473033?query=Teweth
https://sammlungen.ub.uni-frankfurt.de/cm/periodical/pagetext/2473055


 
 
 

Ausgabe 4      5. Jahrgang                 Dezember-Januar 2025-6 /  Tewet 5786 Seite 11 
 
 

zu können! Jeder fastende Jude ist doch ein unwiderstehlicher Protest der realistischen oder gar ma-

terialistischen Gesinnung, die ihm seine Feinde insinuieren26. Dieser Ernst der Hingebung an eine 

blasse Idee ist doch so etwas spezifisch Jüdisches, allen außerjüdischen Kreisen so gänzlich Fremdes, 

dass diese Eigenart, seine religiöse Überzeugung zu bekunden allein, alle verwandten Geister und Her-

zen trotz der räumlichen Zerklüftung verbindet und so unsere Fasttage zu 27 צוֹמוֹת geistigen Sammel-

punkten macht.    

Ein Weh durchzuckt alle, alle belebt eine Hoffnung, alle beklagen sie das tränenreiche Schick-

sal, das am zehnten des zehnten Monats seinen verhängnisvollen ersten Anfang genommen und an 

dessen Folgen wir nun schon länger als achtzehn hundert Jahre in einer Zerstreuung und Verkennung 

sondergleichen leiden. 

Aber indem die Zerstreuten ihrem Schmerz auf eine und dieselbe herzerhebende Weise Aus-

druck geben, indem sie fastend die Tage ihres nationalen Unglückes begehen, haben sie bereits ein 

mächtiges geistiges Band um alle Schicksalsgenossen geschlungen. Von ihrer Kraft, die sie freiwillig 

herabmindern, erwarten sie nichts. Sie blicken hoffend zu ihrem himmlischen Vater empor, dem Ein-

zigen, der ihren Schmerz versteht, dass er, wenn er jede Menschenträne trocknet, auch die Schmach 

von seinem Volke nehmen möge, und harren fastend der Zeit, in welcher die Fasttage des vierten und 

fünften, des siebenten und zehnten Monats dem Hause Judas Tage der Freude und Wonne werden. 

Wie aber im jüdischen Pflichtleben jede äußere Handlung von dem sie erläuternden, lebendi-

gen Worte begleitet ist, so hat auch der sinnige Brauch der Väter Sinn und Bedeutung der einzelnen 

Fasttage in wunderbar ergreifenden Worten dargestellt und sie mit dem täglichen Gebete verwoben. 

Es ist die Anfangsstrophe einer solchen Darstellung, welche wir an die Spitze dieser Zeilen gestellt, weil 

sie so recht der treue Dolmetsch alles dessen ist, was Geist und Gemüt des fastenden Juden bewegt, 

wenn er sein und seines Volkes Geschick am zehnten Teweth durchdenkt. 

-Seiner Väter Gedächtnis ist das Erste, was dreimal täglich in seinem Gebet28 und be !אֲבוֹתַי  

sonders an diesem Tage über seine Lippen geht. Der Gedanke an ihre Väter macht die spätesten Enkel 

noch zu Brüdern und schlingt die zarten Bande der Bruderliebe umso inniger um jeden Einzelnen des 

verlassenen Bruderstammes, je mehr die nichtjüdische Welt mit ihrer Menschenliebe knickert, und sie 

gerade den ältesten Priestern der Humanität hartnäckig versagt. Ein Blick auf ihre Väter, deren Ge-

schick und die Art und Weise wie sie es ertrugen, seit noch die spätesten Enkel, gegen alle Unbill und 

Böswilligkeit, die ihr Schicksal sie auf ihrem Lebenswege finden lässt. 

Nicht geringschätzig denkt der Jude von der Vergangenheit seines Volkes und deren Trägern, 

seinen Vätern. Die Pietät, mit welcher er zu ihnen aufblickt, ist ebenfalls ein spezifisch jüdisches Cha-

rakteristikon, das man vergebens in anderen Kreisen suchen dürfte. Seine Ideale liegen in der Vergan-

genheit und seine Hoffnung, die er an die Zukunft hat, fasst er in die Bitte 29  ם דֶּ קֶּ יָּמֵינוּ כְּ  diese ,חַדֵש 

Vergangenheit wieder neu zu beleben. 

 
26 unterstellen 
27 Siehe hierzu auch die Erklärung von Rabbiner Hirsch zu צוֹם im vorherigen Artikel S. 8: sich sammeln, sich in sich zusammenziehen, sich 
auf sich beschränken 
28 Schmone Esre 
29 Erneuere unsere Tage wie ehedem 



 
 
 

Ausgabe 4      5. Jahrgang                 Dezember-Januar 2025-6 /  Tewet 5786 Seite 12 
 
 

Sein Abraham, Jizchak und Jacob sind ihm keine mythischen Gestalten, trotz der Jahrtausende, 

die zwischen ihnen und der Gegenwart liegen. Aus der Geschichte dieser seiner Väter hat er Gottes 

Waltung kennen gelernt, wie sie sich in dem Leben eines jeden Einzelnen als  ק חָּ יִצְּ ם א'  הָּ רָּ אַבְּ אֱלֹקֵי 

ה bekundete, wie 31 30 וֵאלֹקֵי יַעֲקֹב בָּ כָּ רְּ בוֹת הֵן הֵן הַמֶּּ אָּ  das Leben der Väter die greifbarste Offenbarung הָּ

des göttlichen Eingreifens in menschliche Geschicke zum Ausdruck bringt, weil eben seine Väter jeden 

Schritt ihres prüfungsreichen Lebens von Gottes Willen beherrschen ließen. Sie vertrauten keiner Zeit 

und fürchteten keine Zeit, sie fürchteten und vertrauten Gott. Diese unbedingte Unterstellung seines 

ganzen Lebens, diesen fortgesetzten Gottesdienst hebt einen Abraham berghoch über das Niveau sei-

ner Zeit, lässt einen Jizchak freudig die Isolierung von einer ganzen Umgebung ertragen und in Gottes 

freier Naturwelt die Anregung zu seinem Gottesdienst finden, lässt einen Jakob sich auf den Kreis sei-

nes Hauses beschränken, wenn er Gottes Herrlichkeit schauen und verehren will. (  ,אוּ הַר רְּ ם קָּ הָּ רָּ  32 אַבְּ

ה דֶּ ק שָּ חָּ יַעֲקֹב בַיִת, יִצְּ ). 

Wenn wir daher vor unseren himmlischen Vater treten, und betend das Wort 33ּאֱלֹוקֵ נו   sich 

aus unserem Herzen zu ihm emporringt, so ist der 34 ּא' אֲבוֹתֵינו, dem wir uns unterstellen, wie es die 

Väter  getan, dem wir damit geloben, dem leuchtenden Beispiel der Väter entsprechend unser ganzes 

Denken und Empfinden, unser Tun und Lassen huldigend zu Füßen zu legen, und uns dann unbeküm-

mert um alles andere von seiner fürsorgenden Liebe tragen zu lassen. Dieser Gedanke macht den   'א

נוּ וקֵ אֱלֹ jederzeit zu אֲבוֹתֵינוּ . Und wenn wir auch nicht dem Ideal der Väter entsprächen, wenn wir weit 

ab wären von der sittlichen Höhe, aus der die leuchtenden Gestalten der Ahnen zu uns hernieder-

schauen, gerade das 35 בוֹת כוּת אָּ -steht uns bei, zu ringen und zu kämpfen und das Ziel sicher zu errei זְּ

chen.36  בוֹת דֵי אָּ זוֹכֵר   חַזְּ  ,Jede Liebestat die sie geübt, kommt noch dem spätesten Sprössling zugute .וְּ

der bloße Aufblick zu ihnen gereicht ihm zum Segen. 

Je rauer uns daher die Gegenwart umfängt, je herzloser sie durch ihre Zurückweisung uns an 

den Ernst und die Bedeutung unserer Fasttage erinnert, um so sehnsüchtiger flüchtet sich der Jude zu 

seinen Vätern, lernt von ihnen hoffen und vertrauen, und findet auf diesem Weg seinen alten Gott 

wieder als seinen Hort, als den einzig, festen Punkt unseres dem Wechsel und Wandel unterworfenen 

Lebens, ּחו טְּ שֵם אֱלֹ אֲבוֹתַי כִי בָּ י צוּרִיקֵ בְּ . 

So führt der Gedanke an Gott über das Gedächtnis an die Väter, weil wir von ihnen erst Gott 

kennen und verehren lernen. „Einen Weinstock ließest Du aus Ägypten emporranken." (Ps. 89.) „Wa-

rum", erläutert Rabbi Tamchuma im Midrasch, „ist Israel dem Weinstocke verglichen?" Wenn ein 

Weinstock veredelt werden soll, reißt ihn sein Herr aus seinem Boden und verpflanzt ihn in ein anderes 

Erdreich, das hat seine Veredlung zu Folge. Dasselbe ist bei Israel der Fall. Wie ferner der lebenskräftige 

Weinstock sich an abgestorbene Pfähle lehnt, so wird das ewig lebende Israel von seinen Toten, seinen 

Vätern getragen. So sandte Elijahu am Karmelberg viele Gebete empor, dass Feuer vom Himmel falle, 

wie es heißt: Erhöre mich, o Gott, erhöre mich; aber die Erhörung wurde ihm erst als er  die Toten 

erwähnte, und Gott als den Gott Abrahams, Jizchaks und Israels anrief. Da wurde er sofort erhört, da 

 
30 Gott Abrahams, Gott Jizchaks und Gott Jakobs 
31 Die Patriachen sind der göttliche Wagen 
32 Siehe Raschi zu Genesis 28:17 
33 Unser Gott 
34 Gott unserer Väter 
35 Der Verdienst unserer Väter 
36 Und Er gedenkt der Verdienste der Väter 



 
 
 

Ausgabe 4      5. Jahrgang                 Dezember-Januar 2025-6 /  Tewet 5786 Seite 13 
 
 

heißt es: das Feuer Gottes fiel herab. Ebenso bei Mosche. Vierzig Tage und vierzig Nächte plädierte er 

zu Gunsten Israels, als es jene Tat begangen hatte37 und fand keine Erhörung. Sie wurde ihm erst ge-

währt, als er der Toten gedachte. Denn erst als er gebetet  hatte: Gedenke Abrahams, Jizchaks und 

Israels, heißt es: und es ließ sich Gott erflehen, sich zu erbarmen. (Schemoth Rabbah 44.) 

In einer Zeit wie die unsrige, die das „Hilf Dir selbst“ zu ihrer Devise gemacht hat, den Men-

schen und die Menschheit auf sich selbst und nur auf sich selber stellen möchte, die Wissenschaft, 

Fortschritt, Bildung und wie die Schlagwörter alle heißen, fast ausnahmslos nur im Munde führt, in der 

Wirklichkeit des Lebens sie aber verleugnet oder was vielleicht noch schlimmer ist, sie in den Dienst 

des raffiniertesten Selbstinteresses stellt, in einer solchen Zeit, in welcher das Vertrauen der Menschen 

zu den Menschen und zu Gott von Tag zu Tag mehr schwindet, und in dieser Vertrauenslosigkeit, Rat- 

und Haltlosigkeit das ganze jammervolle soziale Elend wurzelt und gipfelt, das uns allenthalben entge-

gengrinst, in einer solchen Zeit mögen wir Juden es unsern Altvorderen aus der tiefsten Tiefe unseres 

Herzens danken, dass sie uns Tage der Besinnung und Sammlung gestiftet, und uns dabei in erster 

Reihe auf unsere Väter verweisen38. Diese hatten noch Vertrauen, diese hatten noch einen Hort, der 

sie trug, weil sie sich gern und freudig von ihm tragen ließen. Und trotz aller Zerfahrenheit, ja gerade 

in der größten Zerfahrenheit will Er noch unser Hort sein, will Er auch die spätesten Sprösslinge dieser 

vertrauensvoll seiner Leitung sich hingebenden Väter, gleichwie auf Adlerflügeln hoch über alle Fahr-

nisse des Lebens tragen, aber wir wollen uns nicht mehr tragen und leiten lassen. Wir haben das Ver-

trauen in diese Leitung verloren, weil wir überhaupt die Fähigkeit zu vertrauen verloren haben. Wohl 

ahnen selbst diejenigen, die unter dem Fluch eines von Gott abgewandten Lebens leiden, das Glück 

und den Frieden, der in einem vertrauensvollen Wandel mit Gott liegt, aber sie haben den Mut nicht, 

sich, ihre Familie, ihren Beruf, ihre Sorgen und Freuden dem Willen des einen Allmächtigen zu unter-

stellen, sie haben den Mut nicht die Verhältnisse zu brechen, die Fäden zu zerreißen, die sie an ihr 

ungöttliches Leben knüpfen. Mit der Ahnung eines reinen, ungetrübten Glückes im Herzen, und mit 

dem schreienden Weh eines rastlos keuchenden, in ungöttlichen Bahnen sich windenden Lebens, stei-

gern sie noch die Zerfahrenheit, der sie Herr werden wollen. 

Da ruft uns der zehnte des zehnten Monats das Gedächtnis der Väter in die Seele, ihre Größe 

und ihren Fall mit deren Ursachen, und lädt stillschweigend die späten Enkel zur Prüfung ihrer eigenen 

Lage nach dem untrüglichen Maßstab, den ihnen das Geschick der Väter bietet. 

חוּ טְּ שֵם אֱלֹ אֲבוֹתַי כִי בָּ לִיחוּ י צוּרִיקֵ בְּ הִצְּ לוּ וְּ דְּ רִי  גָּ שוּ פֶּ גַם עָּ  וְּ

„Solange die Väter auf Gott vertrauten, waren sie groß und waren sie glücklich, und trugen 

auch Früchte!“ 

Groß und glücklich! 

Wie ist doch diese Vereinigung so selten geworden in unserer fortgeschrittenen Zeit, dass der 

Blick unwillkürlich gefesselt wird, wenn er sie in unserer Selichoth findet! 

Für uns bedeutet doch jede Größe einen Verzicht, eine mehr oder weniger schmerzvolle Ent-

sagung des Glückes. Unsere Staaten erlangen und erhalten ihre Größe durch Waffengewalt, das heißt, 

 
37 Den Tanz um das goldene Kalb 
38 Kaum zu glauben, dass diese Zeilen vor fast 150 Jahren geschrieben wurden!!! 



 
 
 

Ausgabe 4      5. Jahrgang                 Dezember-Januar 2025-6 /  Tewet 5786 Seite 14 
 
 

indem sie gezwungen sind, in das Lebensglück ihrer Familien einzugreifen, ihnen die edelsten, kräftig-

sten Träger zu entziehen, um so auf Kosten des Familienglücks die Größe des Staates zu ermöglichen. 

Nicht anders ist es im kleinen, täglichen Leben. Die Großen, die beneideten Großen wissen es am bes-

ten, wie viel Sorge und Entbehrung ihrer Größe anhaftet, auf wie vieles sie verzichten müssen, um groß 

zu sein, groß zu bleiben, ja oft nur groß zu scheinen. Reichtum und Ehre, Würden und Auszeichnungen 

können den Menschen groß, aber nicht glücklich machen. Glücklich ist doch nur derjenige, dem es 

leichtfällt, auf Anerkennung und Größe zu verzichten, der sich zufrieden fühlt in dem bescheidenen 

Kreis, in welchem sich sein Leben bewegt; sie vereinen sich nur schwer, die Prädikate: ּלִיחו הִצְּ לוּ וְּ דְּ  גָּ

Die Riesenfortschritte, die der Menschengeist gemacht hat, haben dem Menschen nur neue 

schwere Sorgen, aber das Glück nicht gebracht, das unsere Väter neben ihrer Größe aus ihrem Gott-

vertrauen zu gewinnen verstanden. Ihr Glück war ja nicht ihr Glück, sie konnten sich gar kein Glück 

denken, das sich nur auf sich beschränkt. Wie sie den Vater aller Güte den 39  טוֹב וּמֵטִיב nannten, so 

gab's für sie kein ּלִיחו רִי ohne הִצְּ  ohne dieses Glück Früchte tragen und so auch andere an ,לַעֲשוֹת פֶּ

ihrem Glücke teilnehmen zu lassen. 

רִי שוּ פֶּ גַם עָּ  !Ja, sie haben auch Früchte getragen וְּ

Groß dünkt sich unsere Zeit und schaut verächtlich auf die Alten und ihr Glück nieder, das sie 

doch nicht einmal zu begreifen, geschweige denn zu erreichen vermag. Sie ist groß und reich an Wor-

ten und schönen Phrasen, dagegen so arm an Taten, an wirklich edlen Taten, an Früchten, durch wel-

che man sie erkennen und anerkennen könnte, dass wahrlich die Söhne unserer Zeit keinen vernünftig 

zu begründenden Anlass haben, geringschätzig auf die Väter und ihre Zeit herabzublicken. 

Die Institutionen, Stiftungen, Vermächtnisse und Legate — רִים טוֹבִים בָּ  nannte man dies   40דְּ

alles bescheidener einfacher Weise, weil ihre Stifter noch nicht so leicht mit dem „Worte" spielten, 

weil ihnen jedes Wort eine Tat bedeutete, eine gute Tat aber sie nicht mehr als ein gutes Wort kostete 

— die Anstalten, die aus der Väter Zeit in die Gegenwart reichen, bezeugen doch, wie ihnen am Herzen 

lag, noch über ihr Grab hinaus die Früchte ihres Glückes denjenigen zu überlassen, die sich daran laben 

wollen. 

Warum werden diese רִים טוֹבִים בָּ  so selten und immer seltener in unserer Zeit? Weil selbst דְּ

diejenigen ּלִיחו הִצְּ לוּ וְּ דְּ גָּ רִי nicht das Bedürfnis empfinden שֶּ  .לַעֲשוֹת פְּ

Dagegen hat das zeitgenössische Geschlecht die Keime des Verfalles, die schon in den Tagen 

der Väter zu Tage getreten waren, in sich aufgenommen und in so erschreckender Weise bei sich aus-

gebildet, dass schon eine zweite Generation für die Wahrheit der Worte eintritt: 

חוּ רִי  וּמֵעֵת הֻדָּ כוּ עִמּוֹ קֶּ לְּ הָּ סוֹר וְּ חָּ לוֹךְ וְּ יוּ הָּ עֲשִירִי  הָּ ש הָּ  עַד הַחֹדֶּ

Abdrängen von dem von Gott gewiesenen Pfad ließen sich ganze Gemeinden mit ihren Füh-

rern, gaben dasjenige, was sie vom Judentum übrig behielten, dem Ungefähr und dem Zufall Preis, 

oder behielten vielmehr vom Judentum nur so viel übrig, als der Zufall eben wollte, rechneten mit 

ihrem Judentum nicht als mit einem Faktor, der das ganze Leben gestalten und beherrschen müsse, 

 
39 Der Gute, der Gutes vergütet 
40 Gute Taten 



 
 
 

Ausgabe 4      5. Jahrgang                 Dezember-Januar 2025-6 /  Tewet 5786 Seite 15 
 
 

sondern ließen sich ihr Leben von ganz anderen Rücksichten und Ansichten bestimmen, und ließen 

dem Judentum in diesem ihrem Lebensplan nur so viel Raum, als eben zufällig übrig blieb, kurz: sie 

gaben ihr ganzes Judentum dem blinden Zufall Preis, und hofften dennoch, ja hofften erst recht, auf 

diesem Weg, groß zu werden und glücklich! 

Wie haben sich doch die Bundesbrüchigen verrechnet! Sie haben mit ihrem Hort gebrochen 

und sich in nichtjüdische Kreise gedrängt, haben eine jüdische Sitte nach der anderen abgestreift  um 

nur nicht mehr als Juden erkannt und zurückgewiesen zu werden. Was haben Sie erreicht? 

סוֹר חָּ לוֹךְ וְּ יוּ הָּ -sie sind noch verächtlicher in den Augen ihrer Verächter geworden und muss ,הָּ

ten es werden. Warum sollen die Scheelsucht41 und der Hass das Judentum achten, wenn ihm seine 

eigenen Söhne verächtlich den Rücken kehren? Sie haben geglaubt mit dem Judentum auch aller Vor-

urteile ledig zu sein, unter denen der Jude zu leiden hat, und haben nun ihr Judentum eingebüßt, aber 

die Vorurteile sind geblieben. 

Sollten diesen wirklich Bemitleidenswerten die neueste Judenhetze nicht die Binde von den 

Augen reißen, und sie lehren, dass auf diesem Weg ihnen kein Heil erblühe? 

Aber von den Fahnenflüchtigen abgesehen, es tut uns alle Not, uns zu sammeln und zu besin-

nen. Es gibt hierzu aber keine geeignetere Institution als die Fasttage und die Gedanken, welche sie in 

jeder empfindenden jüdischen Brust wecken. 

Der zehnte Teweth ist der erste in diesem ernsten Zyklus. Möge seine Bedeutung uns so erfas-

sen, dass dem Niedergang Israels, den er uns in die Seele ruft, endlich wieder der Aufschwung folgen 

könne, so dass mit dem עֲשִירִי ש הָּ סוֹר das חֹדֶּ חָּ לוֹךְ וְּ   .sein Ende erreiche  הָּ

Vielleicht haben Sie ja bereits Gefallen an unserer Monatszeitschrift 

 

gefunden und möchten die Zeitschrift abonnieren. 

Mit einer Spende in Höhe von 75,00 € erhalten Sie die 

Zeitschrift für 12 Monate direkt nach Hause geschickt. 

Setzen Sie sich diesbezüglich mit uns in Verbindung 

Hirschinitiative e.V. 

Hohenzollerndamm 58, 14199 Berlin 

Tel.: 030 678 00 700 
oder 

Info@hirschinitiative.de  

 
41 Neid und Missgunst 

mailto:Info@hirschinitiative.de


 
 
 

Ausgabe 4      5. Jahrgang                 Dezember-Januar 2025-6 /  Tewet 5786 Seite 16 
 
 

Zur Jahrzeit von Rabbiner Samson Raphael Hirsch s“l 

 

Am 27. Tewet ist die Jahrzeit von Rabbiner Samson Raphael Hirsch. Der 27. Tewet fällt dieses Jahr 

auf Freitag, den 16.01.2026.  

Wie schon in den vorangegangenen Jahren, wird die „Hirschinitiative e.V.“ die Jahrzeit zusammen 

mit der „Jüdischen Gemeinde in Frankfurt am Main“ begehen. Dieses Mal wie folgt: 

 

Donnerstag, 15.01.2026  Anreise nach Frankfurt am Main 

Freitag, 16.01.2026 7:30 Uhr Teilnahme am Morgengottesdienst in der Wes-

tendsynagoge mit anschließenden Kiddusch 

 Nach Abspra-

che mit dem 

Rabbinat  

Besuch der Grabstätte von Rabbiner Hirsch s“l 

auf dem „Alten jüdischen Friedhof“ in der Rat-

Beil-Str. 

 17:00 Uhr Teilnahme am Kabbalat Schabbat Gottesdienst 

in der Ateret Zvi Synagoge im Jüdischen Alten-

zentrum in der Bornheimer Landwehr 79b mit 

anschließendem Kiddusch 

Schabbat, 17.01.2026 9:30 Uhr Teilnahme am Morgengottesdienst in der Ate-

ret Zvi Synagoge mit anschließendem Kiddusch 

Sonntag, 18.01.2026  Abreise 

 

Interessenten, die an den Veranstaltungen ganz oder teilweise teilnehmen möchten, melden sich 

bitte bei der Hirschinitiative unter Tel.: +49 30 678 00 700 oder info@hirschinitiative.de an. 

 

  

mailto:info@hirschinitiative.de


 
 
 

Ausgabe 4      5. Jahrgang                 Dezember-Januar 2025-6 /  Tewet 5786 Seite 17 
 
 

Was hat Rabbiner Hirsch unserer Zeit zu sagen? 
In der Zeitschrift „Nachalat Zwi“ Jahrgang 1, Heft 3 der „Rabbiner-Hirsch-Gesellschaft“ aus dem Jahre 1931 habe ich den nachfolgenden 

Artikel von Rabbiner Raphael Breuer (1881-1932)42, einem Enkel von Rabbiner Hirsch, gefunden. Es ist die Wiedergabe einer Rede, die Rab-

biner Breuer anlässlich der Jahrzeit seines Großvaters gehalten hat. Traurigerweise verstarb Rabbiner Breuer bereits ein Jahr später. Er 

musste also nicht miterleben, wie Deutschland seinem Untergang zuraste, wie er es bereits ansatzweise in dieser Rede andeutete. 

Der Text wurde dem heutigen Sprachgebrauch leicht angepasst und mit Erklärungen versehen von Michael Bleiberg. Das Original finden Sie 

in der Universitätsbibliothek Frankfurt am Main unter:  

https://sammlungen.ub.uni-frankfurt.de/cm/periodical/pageview/2551589 

 

Rede gehalten anlässlich der am Vorabend des 27. Teweth 5691 von der Rabbiner-Hirsch-Gesell-

schaft in Frankfurt a. M. veranstalteten Jahrzeitgedenkfeier von Rabbiner Dr. Raphael Breuer 

 

Aus den 43אוֹנִים שוּבַת הַגְּ -berichtet Raschi  in Jewamoth 122a , dass schon in ganz alten Zei תְּ

ten der Todestag eines großen Mannes der Ehrung seines Andenkens gewidmet war: 

בוֹדו44ֹ עִים אוֹתוֹ לִכְּ דוֹל קוֹבְּ ם גָּ דָּ מֵּת בוֹ אָּ  יוֹם שֶּ

So haben auch wir uns heute am Vorabend des 27. Teweth hier versammelt, um uns die Frage 

vorzulegen, was der 45דוֹל ם גָּ דָּ  der einst an diesem Tage seine Augen schloss, unserer Zeit zu sagen ,אָּ

hat.  Je mehr das Bedürfnis und die Notwendigkeit dieser Frage nur aus dem Geiste jenes stillen Zwei-

fels zu erklären ist, der die Herzen unserer nach Klarheit drängenden Jugend erfüllt, umso mehr glau-

ben wir es der 46בוֹד -schuldig zu sein, auf diese Frage eine klare Ant זצ״ל unseres großen Rabbiners כָּ

wort zu geben.  

Diese Frage ist schon einmal, vor zwanzig Jahren, aufgeworfen und beantwortet worden. Unter 

dem Titel „ein Tag, an dem ein großer Mann starb, wird ihm zu Ehren begangen,“ hat damals Joseph 

Wohlgemuth47 in Berlin einen der besten seiner Aufsätze geschrieben. In begeisterten Worten schil-

derte Wohlgemuth in diesem Aufsatz den gewaltigen Eindruck, den vor allem Hirschs „Jeschurun“ auf 

ihn gemacht, als er in seinem 21. Lebensjahr über die Jahrgänge dieser Zeitschrift geriet. Von der This-

chribetrachtung „Des Juden Katechismus ist sein Kalender48“ sagte er da: „Ich kenne kein Produkt der 

nachbiblischen jüdischen Literatur, das in einer einzigen Betrachtung eine solche Fülle von Gedanken, 

einen so unerschöpflichen Stimmungsgehalt gegeben wie diese Thischribetrachtung.“ Und von der 

Kislewbetrachtung „Hellenismus und Judentum“: „Unzählige Male habe ich diese Abhandlung gelesen, 

 
42 Siehe Wikipediaeinatrag am Ende des Artikels Seite 29 
43 Antworten der Geonim; Responsa der Geonim sind Responsa, die von Rabbinern der Geonischen Zeit als Antwort auf an sie gerichtete 
Fragen geschrieben wurden. 
44 Ein Tag, an dem ein großer Mann starb, wird ihm zu Ehren begangen. 
45 dieser großartige Mann 
46 Ehre 
47 Talmud.de: Dr. phil. Joseph Wohlgemuth, geboren in Memel 1867, starb 1942 in Frankfurt am Main. Rabbiner Dr. Wohlgemuth studierte 
am Rabbinerseminar Berlin und an der Friedrichs-Wilhelm-Universität Berlin. In Berlin unterrichtete er auch in der Schule von Adass Jisroel 
und lehrte später selber am Rabbinerseminar. Von 1914 bis 1930 war er Herausgeber der Zeitschrift Jeschurun. Erst nach seinem Ruhestand 
ging er nach Frankfurt am Main. Unter anderem übersetzte Dr. Wohlgemuth die Torah ins Deutsche (gemeinsam mit Isidor Bleichrode). 
48 In „Jeschurun.online“ veröffentlicht in Ausgabe 1, 3. Jahrgang 

https://sammlungen.ub.uni-frankfurt.de/cm/periodical/pageview/2551589


 
 
 

Ausgabe 4      5. Jahrgang                 Dezember-Januar 2025-6 /  Tewet 5786 Seite 18 
 
 

immer neue Anregungen für pragmatische Geschichtsbetrachtungen aus ihr empfangen.“ Und von 

Rabbiner Hirschs Schriften in ihrer Gesamtheit: „Die Schriften aber haben Menschen gebildet in ihrer 

Zeit und werden, das ist ohne Prophetengabe schon jetzt vorauszusehen, auch künftigen Geschlech-

tern die Wege weisen.“ 

Es hat seinen tiefen Grund, dass unter allen Schriften Rabbiner Hirschs der „Jeschurun“ es war, 

der auf die Zeitgenossen den größten Eindruck machte. Denn hier kam gerade das überwältigend zum 

Ausdruck, worin die große Kraft unseres großen Rabbiners lag: Der gewaltige Trieb zum Reden und 

Überreden, die flammende Sehnsucht, jüdische Menschenseelen für Thora und Mizwoth im Sturm zu 

erobern, der unerschütterliche Glaube an die Siegeskraft des Wortes, vor allem aber die tiefe Über-

zeugung, dass wir es bei unserer Thora weder mit einem Gegenstand wissenschaftlicher Erkenntnis 

noch mit ästhetischen oder mystischen Offenbarungen zu tun haben, sondern mit einer göttlichen 

Botschaft an die Menschen, die darauf wartet und darauf angewiesen ist, mit Hilfe des vom Gottesgeist 

beseelten Menschenwortes den Himmel auf die Erde zu pflanzen. Dieses rauschende und berau-

schende Menschenwort ist niemals sachlich im Sinne unserer neuen Sachlichkeit, sondern subjektiv 

und persönlich im höchsten und edelsten Sinne.    ִר מ בָּ א דָּ תוֹךְ פִיךָהוּצָּ „Lasse hervortreten das Wort aus 

deinem Munde“, bemerkt der Midrasch zu dem Vers ֹךָ לַעֲשוֹתו בְּ בָּ פִיךָ וּבִלְּ אֹד בְּ ר מְּ בָּ יךָ הַדָּ רוֹב אֵלֶּ  Es .כִי קָּ

soll ein Wort aus deinem Munde sein. Und noch viel eindringlicher dürfte diese Forderung, das Got-

teswort mit dem höchst persönlichen Leben einer jeden neuen Gegenwart zu erfüllen, von der Gemara 

in Chulin 89a erhoben werden: 

רוּן 49 בְּ ק תִ דְּ דֶּ מוּד לוֹמַר צֶּ ה תַלְּ רֵי תוֹרָּ דִבְּ ם יָּכוֹל אַף לְּ אֵלֶּ מוֹ כְּ ה יָּשִים עַצְּ ם הַזֶּ עוֹלָּ ם בָּ דָּ ל אָּ נוּתוֹ שֶּ ה אוּמָּּ  מָּ

Beim irdischen Schaffen des Menschen ist es im Allgemeinen so, dass es nur dann als vollkom-

men gilt, wenn der Schaffende hinter seinem Werk verschwindet, wenn der sachliche Zweck sein Per-

sönliches „verstummen“ lässt. Nun könnte man meinen, dass es auch bei der Thora so wäre. Darum 

heißt es: Das göttliche Rechtssystem der Thora hat zu seinen Sachwaltern, zu seinen Boten und Ver-

kündigern euch erkoren. 

Ist aber das göttliche Rechtssystem der Thora berufen, in einer jeden Gegenwart das Eigene 

und Persönliche der neuen Generation aufzuwühlen und in immer neuen Formen und Klängen die 

ewige Wiederkunft seiner selbst zu erleben, dann ist die Frage berechtigt, wie es sich heute mit dem 

Wort und der Botschaft Rabbiner Hirschs verhält. Erst vier Jahrzehnte sind seit seinem Tod vergangen. 

Kann und darf man heute beim Anblick seines Werkes von Zeitbedingtheit und Zeitgebundenheit spre-

chen? Gehört sein Wort und seine Botschaft nur der Vergangenheit an, oder hat Rabbiner Hirsch auch 

unserer Zeit noch etwas zu sagen? 

I. 

Machen wir uns zunächst einmal klar, was Rabbiner Hirsch seiner Zeit zu sagen hatte. Seine 

Botschaft, zu der er auserkoren war, bestand in der Hauptsache darin, seinen Schicksalsgenossen den 

Glauben an die Thora, der ihnen völlig abhandengekommen war, wiederzugeben. Seine Schicksalsge-

nossen: das waren die deutschen Juden des vorigen Jahrhunderts, die entweder in ungezählten 

 
49 Was sei die Beschäftigung des Menschen in dieser Welt? Er stelle sich stumm. Man könnte glauben, auch in Bezug auf Worte der Tora, so 
heißt es: Gerechtigkeit zu sprechen. (Übersetzung L. Goldschmidt) 



 
 
 

Ausgabe 4      5. Jahrgang                 Dezember-Januar 2025-6 /  Tewet 5786 Seite 19 
 
 

Scharen vom alten Väterglauben abfielen oder nach einer neuen Form des Judeseins ausspähten, die 

ihnen den Abfall vom Alten ersparen und den Anschluss an das Neue ermöglichen sollte. Diesen 

Schwankenden, Zweifelnden, Sehnsüchtigen, die vom Geist der neuen Zeit im innersten ergriffen und 

erschüttert waren, die wohl auf der einen Seite den Abfall vom Alten als erbärmlichen Verrat durch-

schauten, aber doch auf der anderen Seite nicht recht wussten, wie sie den Anschluss an das Neue 

gewinnen sollten, ohne auf den Weg des Verrates abzugleiten: das waren die Menschen, für die Rab-

biner Hirsch ein von Gottgesandter Führer und Retter, ein zweiter 50 בוּכִים  .wurde מוֹרֵה נְּ

Die Art und Weise, wie er zu diesen Menschen sprach, musste ihre Seelen zum Klingen bringen, 

sofern sie nur guten Willens und von ehrlicher Aufnahmebereitschaft waren. Wie er die Thora lehrte 

und lernte; wie er einen Bibelvers, ein Wort des Talmud und des Midrasch ansah, aussprach und dar-

legte; wie er die klassischen Quellen der jüdischen Lehre, des jüdischen Denkens und Fühlens in un-

verfälschter Reinheit und Ursprünglichkeit, aber doch mit solcher originaler Kraft wiederzugeben ver-

stand, dass sie die Menschen seiner Zeit wie neu geschaffen anmuteten: das hat ihm in der schöpferi-

schen Genialität seiner Einmaligkeit keiner seiner Zeitgenossen nachgemacht. Uns mag heute manches 

selbstverständlich vorkommen, was erst unter dem Einfluss seiner Wirksamkeit zum geistigen Besitz-

tum weiter Kreise wurde. Dass wir es bei Thora und Mizwoth mit weltbewegenden, weltgestaltenden, 

weltumformenden geistigen Mächten zu tun haben; dass diese Thora der Inbegriff unerhörter philo-

sophischer, politischer, sozialer und wirtschaftlicher Aufschlüsse und Erkenntnisse ist; dass diesen Miz-

woth eine erzieherische Gewalt innewohnt, die von keinem modernen Fortschritt der pädagogischen 

Theorie und Praxis überflügelt werden kann; dass diesem jüdischen Volk mit seinem Zion der Vergan-

genheit und seinem Zion der Zukunft eine kosmische Aufgabe gestellt ist, deren Lösung das Heil der 

Menschheit bedingt: die welthistorische Weite dieser Schau, sie mag in den klassischen Zeiten der jü-

dischen Geschichte Gemeingut aller Wissenden und Verstehenden gewesen sein, sie musste aber vor 

hundert Jahren vom Verfasser der „Neunzehn Briefe“ und des „Chorew“ wie Neuland entdeckt wer-

den, und sie musste gegenüber dem Hohngelächter eines seichten Aufklärertums und einer beschränk-

ten Wissenschaftlichkeit mit starker Hand verteidigt und befestigt werden. 

Im Andenken der Nachwelt lebt Rabbiner Hirsch vielfach als der Schöpfer einer neuen, moder-

nen Orthodoxie fort. Er habe aus dem Thora- und dem Derech-Erez-Ausspruch unserer Weisen das 

Recht einer Verbindung von jüdischer und nichtjüdischer Kultur hergeleitet. Nichts ist falscher als das. 

Niemand war von der obersten und heiligsten Pflicht des jüdischen Volkes, die Autonomie und Souve-

ränität seiner Thorakultur aufrecht zu erhalten, tiefer durchdrungen als er. Wie hätte er jemals auf den 

Gedanken kommen können, die Eigengesetzlichkeit der Thorakultur zu erschüttern, er, der den Ge-

danken niemals fassen konnte, wie jüdische Menschen, denen an der Erhaltung der Thora als der Seele 

der jüdischen Gemeinschaft etwas gelegen ist, die Souveränität dieser Thora in jüdischen Gemeinden, 

Verbänden, Weltorganisationen in die Forderung einer orthodoxen Partei verwandeln konnten, und 

der das Erlebnis dieser Verwandlung als die schmerzlichste Enttäuschung seines Lebens empfand! 

Thora und Derech-Erez: das hieß für ihn nichts anderes als Hineinstellen der Thora in den großen Zu-

sammenhang der Welt. Wie sollen denn Thora und Mizwoth zu weltbewegenden, weltgestaltenden, 

weltumformenden geistigen Mächten werden, wie soll denn das jüdische Volk seine geschichtliche 

Mission erfüllen können, vor den Augen aller Welt Zeugnis abzulegen für die Ehre Gottes und seiner 

 
50 Führer der Unschlüssigen; “Führer der Unschlüssigen” ist ein Buch von Maimonides 



 
 
 

Ausgabe 4      5. Jahrgang                 Dezember-Januar 2025-6 /  Tewet 5786 Seite 20 
 
 

Lehre, wenn Judesein mit Weltfremdheit und Weltabgeschiedenheit gleichbedeutend wäre! Wie 

schon der erste Jude als „Vater des Völkergewoges“ die Weltbühne betrat, um der angemaßten politi-

schen Souveränität der Nationen die göttliche Souveränität seines jüdischen Messianismus entgegen-

zuhalten, wie jedes Wort, das Mosche Rabbenu und all die Propheten, die nach ihm kamen, zu ihrem 

Volke sprachen, Himmel und Erde zur Zeugenschaft beriefen und eine Botschaft messianischer Welt-

kultur an die ganze Menschheit war, so und nicht anders hat auch unser großer Rabbiner  ז"ל seine 

Thora- und Derech-Erez-Botschaft verstanden. 

II. 

Hundert Jahre sind vergangen, seitdem sein mächtiges Wort zum ersten Mal erklang, 42 Jahre, 

seitdem er seine Kehilla und sein Volk verließ. Wodurch unterscheidet sich unsere Zeit von seiner Zeit? 

Das entscheidende Erlebnis unserer Tage ist der Weltkrieg und all das, was nach ihm kam. Wir haben 

in den letzten 16 Jahren etwas gelernt, was den Menschen, die zwischen 1870 und 1914 lebten, nur 

aus der Überlieferung bekannt war: Wir haben gelernt, was Geschichte ist. Wir haben in diesen 16 

Jahren Dinge erlebt und erleben sie noch heute unausgesetzt Tag für Tag, die der vorhergehenden 

Generation nur aus Geschichtsbüchern bekannt waren. Die haben Geschichte gelesen, wir haben Ge-

schichte erlebt und erleben sie noch heute unausgesetzt Tag für Tag. Und darum möchte ich geradezu 

behaupten, dass die geistige und politische Botschaft Rabbiner Hirschs, die von historischen Erlebnis-

sen und Erkenntnissen geradezu durchtränkt war, unserer Generation nähersteht und mehr zu sagen 

hat als der, die der unsrigen unmittelbar vorausgegangen ist.  

Versuchen wir´s doch einmal, uns in die Jugendzeit Rabbiner Hirschs zurückzuversetzen. Das 

große Erlebnis seiner Jugend waren die politischen, sozialen und kulturellen Nachwirkungen der fran-

zösischen Revolution und der napoleonischen Zeit. Wer seine Rede kennt, die er 50 Jahre nach der 

Leipziger Völkerschlacht im Beth Hakneset51 unserer „Adas Jeschurun52“  gehalten hat, eine Rede, die 

man nicht lesen kann, ohne sich vom Hauch des Gottes der Geschichte angeweht zu fühlen, eine Rede, 

die mit unerhörter Leidenschaft und Ergriffenheit „eine von jenen Stunden“ gefeiert hat, „in welchen 

Gott einzieht in die Geschichte“, wer diese Rede kennt, — eine politische Mussar-Rede, die das Walten 

des ewigen Rechtes im Völkerleben besingt — 53ְהַלֵּך יו יְּ נָּ פָּ ק לְּ דֶּ  ,Recht geht vor seinem Angesichte her צֶּ

wo das Recht siegreich einzieht in die Zeiten, da kannst du wissen:  54יו ּֽ מָּ עָּ ךְ פְּ רֶּ ֣ דֶּ ם לְּ יָּשִֵ֖  da ist der Eintritt ,וְּ

der Gotteswege auf Erden — wer diese wundervolle Rede Rabbiner Hirschs kennt, der weiß, dass die 

Ehrfurcht vor dem Walten Gottes in der Geschichte und der Glaube an den endlichen Sieg des Rechtes 

auf Erden das Grundgefühl seines Innenlebens und die alles beherrschende Richtlinie seiner Botschaft 

war. 

Schulter an Schulter mit dem deutschen Bürgertum haben im vorigen Jahrhundert Deutsch-

lands Juden für den Sieg des Rechtes gekämpft. Die Befreiung des deutschen Bürgers aus den Fesseln 

des alten Feudalstaates hat auch dem deutschen Juden die Gleichberechtigung gebracht. So tief Rab-

biner Hirsch die religiösen Gefahren der Emanzipation durchschaut hat, so hat er sie doch allezeit als 

einen Triumph des Rechtes über die Gewalt empfunden und in begeisterten Worten gefeiert. Und 

 
51 Synagoge, eigentlich „Haus der Versammlung“ 
52 Das ist der Name der Frankfurter Austrittsgemeinde 
53 Psalm 85:14 
54 ebenda 



 
 
 

Ausgabe 4      5. Jahrgang                 Dezember-Januar 2025-6 /  Tewet 5786 Seite 21 
 
 

wenn er heute wieder auferstände und es erlebte, wie dieses deutsche Bürgertum, dem er sich im 

Kampf ums Recht als deutscher Jude schicksalsmäßig verbunden fühlte, im Zeitalter des Nationalsozi-

alismus und Bolschewismus Gefahr läuft, von den Wogen eines völkischen oder proletarischen Lebens-

gefühls verschlungen zu werden; wenn er heute sähe, wie es der völkischen Bewegung immer mehr 

und mehr gelingt, ihren Geistestypus am ausgeprägtesten auf das deutsche Bürgertum zu übertragen, 

und die größte politische Gefahr unserer Gegenwart, die Zerstörung des Rechtsgedankens, bedrohli-

cher wird von Tag zu Tag: dann wäre seine Mahnung an uns, die klassischen Ideale des deutschen 

Bürgertums von der Freiheit und Gleichberechtigung der Menschen im Interesse des Deutschtums und 

des Judentums für die Zukunft retten zu helfen! Denn was er damals an jenem 18. Oktober 1863 in 

seinem Beth Hakneset gesprochen, das hat ja für unsere Zeit eine Resonanz von ungeahnter Kraft ge-

wonnen. War es damals eine Wahrheit, dass man mit dem Rechtsgedanken nicht spielen darf, dass  

הּ אִילִים בָּ מְּ מַשְּ א לְּ מוּתָּ א דְּ מָּ הּ סָּ ימִינִים בָּ מַיְּ יִי לְּ חְּ א דֶּ מָּ -dass das missbrauchte Recht die Gewalt, die miss ,סָּ

brauchte Freiheit die Tyrannei zu ihrem Rächer setzt, dass darin eben die göttliche Allmacht des gott-

gesandten Rechtes sich offenbart, dass es über Menschen und Völker, Hütten und Paläste zertrüm-

mernd dahinschreitet, bis es in seiner Reinheit und Glorie begriffen und ihm in Aufrichtigkeit gehuldigt 

wird: dann hat diese Wahrheit, weiß Gott, in unseren Tagen von ihrer erschütternden Wucht nichts 

verloren. Der Schrei nach der Diktatur, der heute im politischen Leben von rechts und von links ertönt, 

er versetzt uns zurück in die Zeit der französischen Revolution, in der die Völker zeigten, wie unreif sie 

waren für die Freiheit und das Recht und wie aus dieser Unreife der Tyrann emporwachsen musste, 

der ihnen den Fuß der Gewalt auf den geknechteten Nacken setzte. An jenem 18. Oktober 1863 schien 

diese Zeit endgültig vorbei zu sein, und in ergreifenden Worten hat ihr Rabbiner Hirsch das Totenlied 

gesungen. Heute ist der Tyrann in zwiefacher Verkleidung, in faschistischem und bolschewistischem 

Gewand, zu neuem Leben erwacht. Und da hätte Rabbiner Hirsch uns nichts mehr zu sagen? 

III. 

Wir haben in den letzten 16 Jahren gelernt, was Geschichte ist, und haben dabei am eigenen 

Leib erfahren, wie sehr das persönliche Schicksal jedes Einzelnen, seine wirtschaftliche Existenz und 

gesellschaftliche Stellung, durch den Gang der politischen Ereignisse wesentlich und nachhaltig be-

stimmt wird. Wir alle werden heute durch Fragen der Wirtschaft, der Sozialpolitik und des gesellschaft-

lichen Lebens im innersten aufgewühlt. Wir suchen nach einer Deutung dieser Fragen, nach einem 

Verständnis all des Bedrückenden und Zermürbenden, unter dem die wirtschaftlichen Opfer des Welt-

krieges so schwer zu leiden haben, wir spähen aus nach dem Sinn jener Wirtschaftsnot, jener Welt-

wirtschaftskrise, die unsere Zeit zu einer so schweren, so unfrohen, so unglücklichen gestaltet. Bei 

allem, was uns bedrückt, sind wir gewohnt, eine Schaaloh55 zu machen. Was liegt darum näher, als 

nach dem Sinn unserer wirtschaftlichen Not unsere Thora zu befragen? Wer aber unter den berufenen 

Wortführern der Thora, wer unter den großen Rabbinen der Vergangenheit und Gegenwart hat die 

sozialpolitische und wirtschaftspolitische Botschaft unserer Thora so tief durchschaut und mit solch 

zündenden Worten wiedergegeben wie Rabbiner Hirsch? Wer hat es so verstanden, den Sabbath, das 

Pessachopfer, das Lechem Happanim , den Schulchan, die Symbole des Suckothfestes, das Zinsverbot, 

die Vorschriften über Zedakah und Gemiluth Chessed, Schemitta, Jobel usw. in den Zusammenhang 

der Welt hineinzustellen wie er? Wer hat die weltgestaltenden, weltumformenden Wirkungen dieser 

 
55 Eine Frage zu stellen 



 
 
 

Ausgabe 4      5. Jahrgang                 Dezember-Januar 2025-6 /  Tewet 5786 Seite 22 
 
 

Gesetze so ahnungsvoll erkannt wie er? Und wenn er heute käme und sähe den wirtschaftlichen Zu-

sammenbruch, unter dem auch seine Kehilla56 so schwer zu leiden hat — darf ich’s versuchen, darf 

ich’s wagen, es auszusprechen, was wohl er dazu zu sagen hätte? 

Wenn wir es heute in der Weltwirtschaft glücklich so weit gebracht haben, dass für Millionen 

Menschen die Existenzfrage, die Frage einer auf redlicher Arbeit beruhenden Existenz zu einem unlös-

baren Rätsel geworden ist, dann ist es sehr bequem, hierfür das zeitweilige Versagen der Weltpolitik 

verantwortlich zu machen. Man muss schon etwas tiefer schauen, wenn man hier die Wahrheit finden 

will, denn es könnte doch wohl sein, dass jenes zeitweilige Versagen der Weltpolitik, aus dem der 

Weltkrieg und die Ereignisse der Nachkriegszeit hervorgegangen sind, selbst nur der Ausfluss einer 

weltwirtschaftlichen Notwendigkeit war. Und dem ist in der Tat so. Die ungeheure Krise, aus der die 

Welt gar nicht mehr herauskommen will, in der sie so unlösbar verstrickt scheint, dass das Gespenst 

des Krieges wieder aufgetaucht ist und wieder umgeht in der Welt — sie ist mit ihren tiefen Wurzeln 

lediglich darauf zurückzuführen, dass der sogenannte Kapitalismus in der ganzen Menschheit eine 

Wirtschaftsgesinnung erzeugte, die sich in unseren Tagen moralisch und politisch selbst ad absur-

dum zu führen beginnt. 

ם חֻקִי חֶּ רִיפֵנִי לֶּ ן לִי הַטְּ ר אַל תִתֶּ  Armut und Reichtum gib mir nicht, gib mir Brot nach„ 57רֵאש וָּעֹשֶּ

meinem Bedarf!“ Wie kindlich, wie naiv mutet dieses Gebet den an, der im modernen Wirtschaftsleben 

steht! Wie fern, wie weltenfern ist doch der Geist, der aus diesem Gebet spricht, von jener kapitalisti-

schen Wirtschaftsgesinnung, die uns alle erfüllt! Wer von uns möchte nicht reich sein? Wer von uns 

betet zu Gott, ihn vor dem Reichtum und seinen sittlichen Gefahren zu schützen? Obwohl doch der-

selbe Salomo in einem anderen Kapitel seiner Sprüche das große Wort gesprochen:   ל לַהוֹן אִיש רַע נִבֳהָּ

נוּ  בֹאֶּ יְּ ר  סֶּ כִי חֶּ יֵדַע  לאֹ  וְּ יִן   Mit Hast will sich bereichern der missgünstige Mensch, und er bedenkt„ 58עָּ

nicht, dass ihn der Mangel treffen wird.“ Die Weisen des Midrasch beziehen diesen Vers auf vier Kate-

gorien von Menschen: Auf Kajin, auf Efron, auf רִבִית בְּ יו  עוֹתָּ מְּ ה  לַוֶּּ  auf den, der sein Geld gegen ,הַמְּּ

Zinsen herleiht und auf בִיעִית  auf die, die im siebenten Erlassjahr mit den Früchten des Feldes סוֹחֲרֵי שְּ

Handel treiben. Wenn wir diese Midraschbemerkung richtig verstehen, dann dürfte darin die tiefste 

nationalökonomische Erkenntnis unserer Weisen enthalten sein. Wer war Kajin, und wer war Efron? 

Kajin, der Bauer, war der erste, der die bäuerliche Wirtschaftsverfassung durchbrach. Das ab-

gegrenzte Besitztum des Bauern war ihm zu eng. Die Erwerbsidee erwacht in ihm, die Sehnsucht nach 

jener unbegrenzten Vermehrung der Produktenmenge, wie sie nur die Herdenwirtschaft seines Bru-

ders Hewel zu gewähren vermag. Und diese Sehnsucht ist so stark, dass der Gedanke an das Lebens-

recht des Bruders in ihm völlig versinkt. Kajin erschlägt seinen Bruder Hewel. Der erste Kapitalist, von 

dem die Geschichte erzählt, ist zugleich der erste Mörder, von dem wir hören. 

Während uns die Thora in Kajin den Typ des beginnenden Kapitalismus zeichnet, der noch mit 

bäuerlicher Urwüchsigkeit das Fundament einer neuen Wirtschaftsverfassung legt, zeichnet sie uns in 

Efron schon den vollendeten Typ eines gerissenen Händlers, der mit dem ganzen Raffinement kapita-

listischer Zweckbedachtheit die Zwangslage Abrahams ausnützt, um ihn bei seinem Verkauf der Mach-

pela-Höhle — selbstredend in den Formen kulantester Höflichkeit — ganz gehörig übers Ohr zu hauen. 

 
56 Gemeinde 
57 Sprüche Salomons 30:8 
58 Sprüche Salomons 28:22 



 
 
 

Ausgabe 4      5. Jahrgang                 Dezember-Januar 2025-6 /  Tewet 5786 Seite 23 
 
 

Seine erste Frage und sein erster Gedanke ist: Warum? Wozu? Was trägt’s? Was nützt’s? Efron ist der 

erste Kapitalist in Reinkultur, der erste „Tachlis “ - Mensch59, von dem die Geschichte erzählt, der erste, 

in dem die Idee des Erwerbs die Idee der Nahrung bereits völlig verdrängt hat.  

Als Kajin und Efron lebten, da gab es noch kein jüdisches Volk. Die kapitalistische Wirtschafts-

gesinnung ist älter als das jüdische Volk. Ja, die Thora ist nicht zuletzt zu dem Zweck geoffenbart wor-

den, um mit Hilfe des Sabbaths, der Schemita- und Jobeleinrichtung und mit Hilfe des Zinsverbotes den 

Geist des Kapitalismus zu bekämpfen und zu verdrängen. Allein das jüdische Volk hat schon in den 

Tagen seiner staatlichen Selbständigkeit seine soziale und politische Mission nicht begriffen. Daher 

wurden wir in das Galuth hinausgetrieben, um den Fluch des Kapitalismus an unserem eigenen Leibe 

zu erfahren. Und wie haben wir ihn erfahren! Die Welt sieht uns seit 2000 Jahren im Bilde Efrons, 

dieses Urbildes der Shylockfigur60, des schachernden Händlers. Kapitalismus ist für die Welt identisch 

mit Judaismus. Wir, die wir im Namen אֵל רָּ  den Gedanken der Gottesherrschaft verkünden, stehen יִשְּ

seit 2000 Jahren in der Welt da als typisches Urbild jenes hässlichen Mammongötzendienstes, der je-

den Feinfühligen mit Abscheu erfüllt. Und es lastet auf uns der Fluch, der Kajin traf. ע וָּנָּד  unstet und נָּ

flüchtig geht der ewige Jude über die Erde. Wir sind zerstäubt und atomisiert, äußerlich und innerlich 

zerbrochen, unfähig zu einer Gesamtorganisation, die uns so bitter nottäte. Niemals aber hätte der 

Galuth-Prozess der Zerstäubung des jüdischen Volkes solch furchtbare Formen angenommen, wenn 

nicht schon zur Zeit des jüdischen Staates die בִיעִית רִבִית und סוֹחֲרֵי שְּ וֵי בְּ  gekommen wären, um die מַלְּ

Wirtschaftsgesinnung des jüdischen Volkes mit den Giftbazillen des Kapitalismus zu durchsetzen. Nur 

dadurch, dass wir zu einem Volk von Händlern und Krämern geworden sind, zu einem Volk des Geldes, 

des rollenden, transportablen Geldes, sind wir selbst ins Rollen geraten — und nur dadurch, dass jü-

disches Kapital von altersher einseitig in Anlagewerten festgelegt wurde, die von Finanzkrisen immer 

leicht erfasst werden konnten, hatten wir seit je unter dem Fluch des Kapitalismus ganz besonders 

schwer zu leiden. Und wenn in unseren Tagen der jüdische Mittelstand so gut wie vernichtet ist, so hat 

das König Salomo längst vorausgesehen: ּנו בֹאֶּ ר יְּ סֶּ לאֹ יֵדַע כִי חֶּ יִן וְּ ל לַהוֹן אִיש רַע עָּ  —  .נִבֳהָּ

Gibt es eine Befreiung von diesem Fluch? Mit schwerem Herzen schauen wir seit Jahr und Tag 

zu Gott um Hilfe empor. Ob und wie Gott helfen wird, das ist und bleibt sein ewiges Geheimnis. Dass 

aber die Menschen einander nicht helfen, dass auch in jüdischen Kreisen nur wenig geschieht, um auf 

dem Wege einer planmäßig organisierten jüdischen Wirtschaftspolitik die so oft geforderte wirt-

schaftliche Umstellung der deutschen Judenheit einzuleiten, das beweist wieder einmal, wie tief jene 

Weisen geschaut haben, die einst zu König David kamen und sprachen:    רִיכִין אֵל צְּ רָּ ךָ יִשְּ ךְ עַמְּּ לֶּ אֲדוֹנֵנוּ הַמֶּּ

ה  סָּ נָּ ה unser Herr und König, dein Volk Israel ist„ פַרְּ נָּסָּ  bedürftig“, und als der König zu ihnen-פַרְּ

sprach:      ה ה מִזֶּ סוּ זֶּ נְּ פַרְּ הִתְּ כוּ וְּ לְּ „geht doch hin und helft doch einander“, da sprachen sie:   ץ אֵין הַקוֹמֶּ

יָּתוֹ מֵחֻלְּ מַלֵּא  אֵין הַבוֹר מִתְּ וְּ אֲרִי  ת הָּ בִיעַ אֶּ  ein kleiner Bissen sättigt keinen Löwen, und eine hohle„ מַשְּ

Grube kann ihre Füllung niemals in sich selber finden.“ So groß sind die Ansprüche, die wir alle, auch 

die Ärmsten unter uns, an das Leben stellen; so tief, so fest, so unentrinnbar ist die Welt in den Fluch 

der wirtschaftlichen Zwangsläufigkeit eingesponnen, dass eine durchgreifende Hilfe aus uns selbst her-

aus — leider, wie es scheint — unmöglich ist. 

 
59 Geschäftsmann 
60 Jüdischer Kaufmann in Shakepieres „Der Kaufmann von Venedig“ 



 
 
 

Ausgabe 4      5. Jahrgang                 Dezember-Januar 2025-6 /  Tewet 5786 Seite 24 
 
 

Nur eine völlige Umwandlung der Welt, ihrer Wirtschaftsverfassung und Wirtschaftsgesinnung 

könnte helfen. Nur die göttliche Botschaft des Jobel-Schofars —  61  ָּיה בֶּ ל יֹושְּ כָּ ץ לְּ רֶּ אָּ רוֹר בָּ ם דְּ אתֶּ רָּ  — וּקְּ

könnte uns und der ganzen Menschheit die Erlösung bringen, indem sie gegenüber der Diktatur der 

faschistischen oder proletarischen Gemeinschaft — dieser unseligen Frucht des kapitalistischen Geis-

tes — das unveräußerliche Recht des Einzelmenschen auf Eigenwert und persönliches Lebensglück 

proklamiert. 

Bis dahin aber darf und kann es für uns nur eine Sorge geben. Ist es einmal von Gott uns auf-

erlegt, die Last der  דוּקֵי עֲנִיוּת  auf unsere Schultern zu nehmen, dann müssen wir zeigen, dass wir  62דִקְּ

stärker sind als unser Schicksal. Armut ist eine Frage an die Menschheit, ob sie ihr standzuhalten ver-

mag, oder ob sie 63ם דָּ אָּ ת הָּ דַעַת  קוֹנוist 64ֹ מַעֲבִיר אֶּ וְּ תוֹ  דַעְּ  Zu einer Schmach wird die Armut erst .עַל 

dann, wenn sie zu einem Nährboden wird, auf dem die Sumpfblumen proletarischer Verzweiflung und 

Verkommenheit wuchern; zu einer Schmach wird die Armut, wenn sie uns aus 65נֵי חוֹרִין דִים zu 66 בְּ  עֲבָּ

macht, wenn sie uns die religiösen Pflichten vergessen lässt, die wir in einer solchen schlimmen Zeit 

mit doppeltem Ernst zu erfüllen haben, wenn sie uns den Satz des R. Akibas vergessen lässt:   ּאֲפִילּו

יַעֲקֹב 67              ק וְּ ם יִצְּ חָּ הָּ רָּ נֵי אַבְּ הֵם בְּ ם שֶּ סֵיהֶּ דוּ מִנִכְּ רְּ יָּ נֵי חוֹרִין שֶּ אִילּוּ הֵם בְּ ם כְּ אֵל רוֹאִין אוֹתָּ רָּ יִשְּ בְּ    עֲנִיִים שֶּ

Bleibt darum stark und aufrecht! Bewahrt euch den jüdischen נֵי חוֹרִין -Stolz, der zu allen Zei-  בְּ

ten die 68  יַעֲקֹב וְּ ק  חָּ יִצְּ ם  הָּ רָּ אַבְּ נֵי   mitten in Armut und Elend zu Großtaten des Geistes und Willens בְּ

beflügelte! Zeigt im Gegensatz zu den Proletariern aller Länder, dass jüdisches Proletariat die gefähr-

lichste Form der Assimilation ist, die schon Jecheskel, der Prophet, als die tiefste Schmach der Armut 

bezeichnet hat: 69ב בַגוֹיִם עָּ פַת רָּ רְּ חוּ עוֹד חֶּ ר לאֹ תִיקְּ מַעַן אֲשֶּ  —  .לְּ

So ungefähr stelle ich mir die soziale und wirtschaftspolitische Botschaft vor, die unser großer 

Rabbiner זצ״ל dieser unserer Zeit zu überbringen hätte. 

IV. 

Wer die Schriften Rabbiner Hirschs wirklich kennt, wer sie nicht bloß oberflächlich gelesen, 

sondern gründlich studiert hat, der findet auf Schritt und Tritt bestätigt, was ich vorhin als das Grund-

gefühl seines Innenlebens und als die alles beherrschende Richtlinie seiner Botschaft bezeichnet habe: 

die Ehrfurcht vor dem Walten Gottes in der Geschichte und den Glauben an den endlichen Sieg des 

Rechtes auf Erden.  Im Recht stieg ihm die Gottheit auf die Erde nieder, das im Thoragesetz geoffen-

barte Recht war ihm der oberste Souverän, dem sich alles auf Erden zu unterordnen hat: die Politik 

und Wirtschaft aller Völker und Staaten und ihnen allen beispielgebend voranschreitend — Israel, das 

Gottesvolk. Und als vor hundert Jahren das deutsche Judentum die ersten Schritte unternahm, um das 

 
61 Levitikus 25:10; „dass ihr Freiheit ausruft durch das Land all seinen Bewohnern“ (Übersetzung Rabbiner Dr. S. Bernfeld) 
62 Drückende Armut 
63 In Anlehunug an Sforno zu Genesis 28:20; Die Armut führt den Menschen zu seiner Erkenntnis und zur Erkenntnis seines Schöpfers. 
64 ebenda 
65 Freien Menschen 
66 Sklaven 
67 Mishna Bava Kama 8; „Selbst die Ärmsten in Israel betrachtet man so, als wären sie adelige Söhne, die von ihrem Vermögen herabgekom-
men, da sie doch Söhne von Abraham, Isaak und Jakob sind. (Übersetzung: Mischnajot mit deutscher Übersetzung und Erklärung. Berlin 
1887-1933) 
68 Die Nachfahren Abrahams, Isaak und Jaakobs 
69 Jecheskel 36:30; „damit ihr nicht mehr die Schande des Hungers unter den Völkern hinzunehmen habt.“ (Übersetzung Rabbiner Dr. Joseph 
Breuer) 



 
 
 

Ausgabe 4      5. Jahrgang                 Dezember-Januar 2025-6 /  Tewet 5786 Seite 25 
 
 

Recht der Thora aus der Verfassung des jüdischen Volkes zu streichen, um an die Stelle des Thorawil-

lens den Volkswillen zu setzen, da hat sich, als Rabbiner Hirsch diese Umkehrung aller jüdischen Werte 

erlebte, dagegen sein Rechtsgefühl aufgelehnt. Er sah, dass Unrecht geschah. Er sah, wie man auf dem 

Wege der Gewalt dem überlieferten Judentum nach dem Leben trachtete. Das durfte nicht geschehen, 

selbst wenn man von der Reformbedürftigkeit des Judentums überzeugt war. Dass die Führer der Re-

form das alte Judentum, wie es in den „Neunzehn Briefen“ heißt, nur eines Axtstreiches für wert be-

fanden; dass sie es auf eine Kraftprobe gar nicht ankommen ließen und damit nur das Gefühl der eige-

nen Schwäche verrieten: das war die große Ungerechtigkeit, die vor 100 Jahren Rabbiner Hirsch als 

Anwalt des Thorarechtes auf den Plan gerufen hat. Und als es 40 Jahre später gelang, diesem Thora-

recht in der Frankfurter „Adas Jeschurun“ eine staatlich anerkannte Heimstätte zu erobern und als nun 

die Reform dazu überging, im wohlverstandenen eigenen Interesse die gewalttätige Willkür von dazu-

mal in entgegenkommendes Wohlwollen zu verwandeln, da bedurfte es schon eines Rechtsgefühls, 

wie es in der Seele unseres großen Rabbiners זצ"ל lebte, um es einzusehen, dass Wohlwollen nur eine 

besondere Form der Willkür ist. Was die Thora von einer jüdischen Gemeinde zu fordern hat, das ist 

nicht Wohlwollen, das ist nicht Duldung und Gnade, sondern ihr Recht. Dem Recht der Thora als ihrem 

alleinigen Souverän haben sich die Pforten der jüdischen Gemeinde zu öffnen. Und wie es ein Hohn 

ist auf das Recht eines unschuldig verurteilten Menschen, einerlei ob man ihn nach der Teufelsinsel 

verbannt, oder ob man ihn zu lebenslänglicher Duldung begnadigt, so ist es ein Hohn auf das Recht der 

Thora, einerlei ob ihr die Willkür das Recht zum Leben versagt, oder ob sie ihre Begnadigung zum Leben 

dem Wohlwollen dieser Willkür verdankt. 

Diese Botschaft Rabbiner Hirschs von dem unveräußerlichen Recht der Thora im jüdischen Ge-

meinschaftsleben ist in unseren Tagen aktueller und zeitgemäßer als je. Denn es ist ja gar nicht wahr, 

was man heute so oft zu behaupten pflegt, dass die neologe70 Willkür und das neologe Wohlwollen 

sich zu Gunsten des Thorarechtes irgendwie geändert habe. Im Gegenteil. Mit Recht heißt es in der 

Festausgabe für Claude G. Montefiore71, die anlässlich der Tagung des Weltverbandes für religiös-libe-

rales Judentum überreicht wurde, auf S. 98: „In der Frühzeit des Liberalismus erschien es als eine kühne 

Neuerung, wenn man es wagte, am hebräischen Gebettext geringfügige Änderungen vorzunehmen, 

eine Anzahl Piutim72 fortzulassen und einige deutsche Gebete einzufügen. Die Grundform des überlie-

ferten Gottesdienstes blieb unangetastet. Der Liberalismus der Gegenwart aber stellt die Forderung 

nach einer völligen Neugestaltung der Andacht auf. Er verlangt einen Gottesdienst, der aus dem Leben 

der Gegenwart entstehen und der religiösen Sehnsucht unserer Zeit Ausdruck geben soll.“ Die heutige 

Neologie gibt sich mit Kleinigkeiten nicht mehr ab. Sie lässt die Orthodoxen ruhig ihre Piutim sagen 

und an die himmlische Herkunft der Thora glauben — diese Dinge, die einst hüben und drüben die 

Gemüter erhitzten, stehen heute nicht mehr zur Debatte, heute gehts ums Ganze. Und wie die Neolo-

gie im Vertrauen auf das Heimatrecht, das ihr von den Gegnern Rabbiner Hirschs im Judentum gewährt 

wurde, sich intensiv verstärkt und vertieft hat, so ist sie auch extensiv umfangreicher geworden: sie 

hat mittlerweile auch Erez Israel in den Bereich ihrer Willkür und ihres Wohlwollens gezogen. In den 

 
70 Neologie: Neuerung, besonders auf religiösem oder sprachlichem Gebiet 
71 Wikipedia: Claude Joseph Goldsmid-Montefiore, auch C. G. Montefiori (geb. 6. Juni 1858 in London; gest. 9. Juli 1938 in London) war ein 
Mitbegründer des britischen Reformjudentums. Er wirkte unter anderem als Vorsitzender der „World Union for Progressive Judaism“ (1926–
1938) und als Gründer und Herausgeber der „Jewish Quarterly Review“. 
72 Wikipedia: Unter Pijjut (Plural: Pijjutim, hebräisch: פִיוּט) wird die für den liturgischen Gebrauch bestimmte Dichtung verstanden, die im 
jüdischen Gottesdienst gesungen bzw. vorgetragen wird. 



 
 
 

Ausgabe 4      5. Jahrgang                 Dezember-Januar 2025-6 /  Tewet 5786 Seite 26 
 
 

Tagen Rabbiner Hirschs hat die Neologie die Erez-Israel-Idee ignoriert, im schlimmsten Falle negiert. In 

der Hand der heutigen Neologie hat die Erez-Israel-Idee eine förmliche und sachliche Umgestaltung 

erfahren, und die Umgestaltung hat den Begriff des Judentums, des jüdischen Volkes, der jüdischen 

Nation als Ganzes auf den Kopf gestellt.  

Für den wahrhaft prophetischen Geist, der unseren großen Rabbiner  זצ״ל beseelte, ist nichts 

so bezeichnend, wie die erstaunliche Tatsache, dass er in einer Zeit, in der es noch lange keinen Zio-

nismus gab, den Begriff des jüdischen Staates und der jüdischen Nation, des jüdischen Volkes und des 

jüdischen Landes gegen Säkularisationstendenzen in Schutz nahm, die damals noch im Schoße der Zei-

ten schlummerten. Seine flammenden Jeschurun-Aufsätze über die Botschaft des 10. Tebeth, des 17. 

Tammus und des 9. Aw, sie haben die Erez-Israel-Idee vor dem Schicksal der Verweltlichung bewahren 

wollen, und sie sind darum erst im Zeitalter Weizmanns73 und Jabotinskys74 modern und aktuell ge-

worden. Mit welch eindringlicher Wucht haben diese politischen Aufsätze Rabbiner Hirschs auf die 

zentrale Stellung des „Bet Hamikdasch“75 und der „Awoda “76 im Leben des jüdischen Volkes hingewie-

sen, zu einer Zeit, als schon weite Kreise des deutschen Judentums den heiligen Opferhandlungen der 

„Awoda“ sich innerlich entfremdet hatten. Denn sagen wir es nur offen heraus: Dass ein Gottesdienst, 

in dessen Mittelpunkt — um jenes verhängnisvolle Schlagwort zu gebrauchen — ein „blutiger Opfer-

kultus“ stand, einmal ein ganzes Volk in einen Zustand tiefster religiöser Ergriffenheit versetzen 

konnte, sodass sie alle im Augenblick, als dieser Opferkultus seinen Höhepunkt erreichte und der Ho-

hepriester bei seinem Opfertier stehend das Sündenbekenntnis ablegte, niederknieten, sich hinwarfen 

und so laut riefen, dass die Luft erzitterte: gesegnet sei der Name der Herrlichkeit seines Reiches immer 

und ewig —: Dafür hat nicht bloß die moderne Neologie kein Verständnis, das ging schon in den Tagen 

Rabbiner Hirschs über das Begriffsvermögen der Neologie hinaus. Hier ist der Punkt, wo sich Weiz-

mann und Jabotinsky mit Geiger77 und Holdheim78 berühren. Hier ist aber auch der Punkt, wo auch 

wir zuweilen eine Unsicherheit der seelischen Einstellung verraten, und ich möchte glauben, dass es 

im Zeitalter der nationalsozialistischen Angriffe gegen den „blutigen“ Kultus der Schechita dem ganzen 

deutschen Judentum bitter nottäte, den Aufsatz Rabbiner Hirschs über den blutigen Opferkultus sich 

geistig und seelisch anzueignen, um ein für alle Mal gegen jede Konzessionsbereitschaft in diesen Be-

langen gefeit zu sein. Wenn man diesen Aufsatz heute liest und sich von seinen stürmenden Worten 

belehren lässt, wie die erhabensten Momente in Israels Geschichte, von Abraham angefangen bis zum 

 
73 Wikipedia: Chaim Weizmann (hebräisch חיים  ווייצמן; auch Chaijim Weizmann oder Haim Weizmann; geboren am 27. November 1874 in 
Motal bei Pinsk, heute Belarus; gestorben am 9. November 1952 in Rechovot, Israel) war Chemiker, Präsident der Zionistischen Weltorgani-
sation, israelischer Politiker und zionistischer Führer sowie von 1949 bis zu seinem Tod erster israelischer Staatspräsident. 
74 Wikipedia: Wladimir Zeev Jabotinsky (hebräisch קי סְּ זַ'בוֹטִינְּ לַדִימִיר  וְּ אֵב  טינסקי  Sə'ev Wladīmīr Ʒabōṭīnsqī, jiddisch זְּ  Wolf וואלף  זשאַבאָּ
Ʒabōṭīnsqī, russisch Владимир (Зеэв) Евгеньевич Жаботинский [vɫɐˈdʲiˑmʲɪr ʒəbɐˈtʲiˑnskʲɪj], deutsche Umschrift: Wladimir (Seew) Jewgen-
jewitsch Schabotinski, wissenschaftliche Umschrift: Vladimir Evgenevič (Zeėv) Žabotinskij; geboren am 5. Oktoberjul. / 17. Oktober 1880greg. 
in Odessa; gestorben am 4. August 1940 in Hunter,[1] USA) war ein russischer Zionist und Schriftsteller aschkenasischer Abstammung. Er war 
Gründer der Jüdischen Legion im Ersten Weltkrieg sowie der Begründer des nationalistischen und insbesondere des revisionistischen Zionis-
mus. Die von ihm 1923 verwendete Metapher einer „Eisernen Mauer aus jüdischen Bajonetten“, die zwischen Arabern und Juden errichtet 
werden müsse, charakterisiert nach Meinung der sogenannten Neuen Historiker immer noch Elemente israelischer Politik gegenüber der 
palästinensischen Bevölkerung. 
75 Tempel 
76 Tempeldienst 
77 Wikipedia: Abraham Geiger (hebräisch אברהם  גייגער; geboren am 24. Mai 1810 in Frankfurt am Main; gestorben am 23. Oktober 1874 in 
Berlin) war ein preußischer Rabbiner. Er war einer der ersten und wichtigsten Vordenker des Reformjudentums sowie ein bedeutender jüdi-
scher Gelehrter im Bereich der Wissenschaft des Judentums. 
78 Wikipedia: Samuel Holdheim (geboren 1806 in Kempen (Südpreußen); gestorben am 22. August 1860 in Berlin) war ein jüdischer Gelehrter 
und Rabbiner des Reformjudentums. 



 
 
 

Ausgabe 4      5. Jahrgang                 Dezember-Januar 2025-6 /  Tewet 5786 Seite 27 
 
 

Untergang des Tempels auf Moria, durch den heiligen Akt der Schechita geweiht und geadelt waren, 

dann ahnt man erst, worum es sich beim Kampf um die Schechita handelt. Denn wahrlich, wer das 

Wort „blutiger Opferkultus“ zum ersten Mal in den Mund genommen hat, der hat mit diesem Worte 

nicht nur den biblischen Opfergottesdienst auf die Stufe kannibalischer Rohheit und Verworfenheit 

herabgedrückt, der hat mit diesem Worte auch der Schechita selbst in den Augen der jüdischen und 

nichtjüdischen Öffentlichkeit den ersten Stoß versetzt, der hat schon vor hundert Jahren eine verhäng-

nisvolle Stimmung vorbereitet, aus der heraus in unseren Tagen die meisten jüdischen Gemeinden 

Deutschlands die Schechita nicht als ein Kriterium des Judentums, sondern als ein Sonderpostulat der 

Orthodoxie betrachten. Auch hier hat man an die Stelle des Thorarechtes das Wohlwollen der Willkür 

gesetzt. Und da hätte Rabbiner Hirsch unserer Zeit nichts mehr zu sagen? 

Die zionistische Verweltlichung des Judentums, die Rabbiner Hirsch prophetischen Geistes vor-

rausgeahnt hat, sie schreitet heute von Sieg zu Sieg. Denn auch der Einzug des Frauenwahlrechtes in 

die meisten jüdischen Gemeinden Deutschlands ist ja im tiefsten Grunde nichts anderes als eine Folge 

der unaufhaltsamen Säkularisation dieser Gemeinden. Die Orgel war das Schiboleth79 des neologen 

Konfessionalismus, das Frauenwahlrecht ist das Schiboleth des neologen Politizismus. Dieser neo-

loge Politizismus übersieht, dass die jüdische Gemeinde geschichtlich aus ganz anderen Voraussetzun-

gen hervorgegangen ist als irgendeine Kulturgemeinschaft auf Erden. In einem nach römischem Mus-

ter aufgebauten Staate, der nur eine Tugend kennt, die virtus des vir80, die Männertugend im öffentli-

chen Leben, da können die Frauen ihre Gleichwertigkeit nur durch Gleichberechtigung im öffentlichen 

Leben erreichen. Das Judentum aber hat die römische Hochschätzung des öffentlichen Lebens grund-

sätzlich niemals mitgemacht, das Judentum weiß nichts davon, dass politische Tätigkeit zu den ange-

borenen Menschenrechten zählt. Das Judentum betrachtet als die wichtigsten Grundlagen der 

menschlichen Gemeinschaft jene geistig-sittlichen Werte, die der Begriff des Hauses, der Ehe und der 

Familie umschließt. Und weil die jüdische Gemeinschaft ihren Schwerpunkt nicht im öffentlichen Le-

ben, sondern im Leben des Hauses erblickt, darum ist im Sinne des Judentums die Ausschaltung der 

Frau aus der Politik keine Zurücksetzung der Frau, sondern eine Zurücksetzung der Politik. Und nur auf 

dieser Zurückhaltung der Frau im öffentlichen Leben beruht die Kraft unserer Frauen. Stark sind unsere 

Frauen, solange sie Frauen sind und Frauen bleiben. Doch weh ihnen und weh uns, wenn sie die Hoheit 

ihres Frauentums dadurch selbst degradieren, dass sie die modernen Tendenzen der Vermännlichung 

der Frau sklavisch nachahmen, ohne zu bedenken, dass die Kulturmission der jüdischen Frau nur dem 

Wesen der jüdischen Gemeinschaft entspricht und dass sie nur im Rahmen unserer Thora ihres Lebens 

Kreise vollenden dürfen!  

So ungefähr stelle ich mir die Botschaft vor, die unser großer Rabbiner ז"ל den Frauen unserer 

Zeit zu überbringen hätte.81 

 

 
79 Strömung, Merkzeichen 
80 Mut, Tapferkeit des Mannes 
81 Anmerkung: Im Judentum gibt es unterschiedliche Haltungen und Praktiken bezüglich des Frauenwahlrechts, was sich historisch und je 
nach Strömung stark unterscheidet. Während in vielen modernen und liberalen Gemeinden Frauen das Wahlrecht sowie das Recht, in Ämter 
gewählt zu werden, uneingeschränkt haben, gibt es in orthodoxen Gemeinden oft Einschränkungen, die traditionelle Interpretationen des 
religiösen Gesetzes widerspiegeln.  



 
 
 

Ausgabe 4      5. Jahrgang                 Dezember-Januar 2025-6 /  Tewet 5786 Seite 28 
 
 

V. 

Ich möchte schließen mit einem Worte des Midrasch Tanchuma82 zu Emor. Da ist von den 

Zadikim83 die Rede, die das Glück haben, ihrer Umwelt das Gepräge ihres Geistes aufzudrücken, die 

nicht nur ן מָּ עַצְּ טִיבִין לְּ טִיבִין לַאֲחֵרִים sondern auch  מְּ לַפַעֲמוֹן   sind. Sie werden verglichen 84 עוֹשִין פֵרוֹת וּמְּ

לִיוֹת  גָּ מַרְּ ל  שֶּ לּוֹ  שֶּ הַגוֹל  וְּ ב  הָּ זָּ ל   mit einer Glocke aus Gold, deren Klöppel aus Edelsteinen ist“. Die„ שֶּ

Tonhöhe und Reichweite einer Glocke ist vor allem bedingt durch die Beschaffenheit der Wandungen, 

an die der Klöppel schlägt: von der Qualität ihres Stoffes, von ihrer Größe und Stärke und nicht zuletzt 

von der Art ihrer Mischung. — Wenn es Rabbiner Hirsch vergönnt war, zu jenen Zadikim zu gehören, 

die das Glück haben לַאֲחֵרִים טִיבִין  ה פֵרוֹת וּמְּ  zu sein, wenn die Stimme seiner Glockenbotschaft עוֹשָּ

rein und voll erklang, so hatte auch die Beschaffenheit der Wandungen, an die seine Stimme schlug, 

so hatte auch die Kehilla, der seine Botschaft zuallererst gegolten, ihren redlichen Teil daran. Weil die 

Mischung ihres Metalls rein vom Schaum war, darum konnte auch seine Stimme rein und voll erschal-

len. Was diese Stimme sprach, es gilt auch uns und wird auch denen gelten, die nach uns kommen 

werden. „Noch dauern wirds in späten Tagen und rühren vieler Menschen Ohr “.85 — 

Um es aber weithin hörbar zum Ausdruck zu bringen, dass das, was Rabbiner Hirsch uns noch 

heute zu sagen hat, nicht bloß seiner Kehilla, sondern der jüdischen Gesamtheit gilt, zu diesem Zweck 

haben wir die Rabbiner-Hirsch-Gesellschaft ins Leben gerufen. Wir fühlen uns bei diesem Streben, die 

Botschaft Rabbiner Hirschs für 86אֵל רָּ לַל יִשְּ  zu reklamieren und zu popularisieren, mit seiner Kehilla כְּ

aufs innigste verbunden. Solange seine Kehilla seine Kehilla bleibt, solange werden beide, — unsere 

Religionsgesellschaft87 und unsere Rabbiner-Hirsch-Gesellschaft — die beiden  ב הָּ  sein, die mit  פַעֲמוֹנֵי זָּ

ihrem Geläut den hohepriesterlichen Gang unseres großen Rabbiners ז"ל durch die Geschichte beglei-

ten werden. Im Namen des Vorstandes richte ich darum an Sie alle die Bitte: Treten Sie unserer Ge-

sellschaft als Mitglieder bei! 

Scharen wir uns friedlich und einmütig zusammen um das, was uns ja allen als Kindern der 

„Kehal Adas Jeschurun“ teuer und kostbar ist! Vergessen wir, was uns vielleicht in nebensächlichen 

Dingen trennt, denken wir an das große Gemeinsame, das uns verbindet! Dann wird der Jahrzeitstag 

dieses 27. Tebeth für uns alle ein    יוֹם הִלּוּלׇא sein und ein     ַקוֹרַת רוּח sein   ּרַבֵנו מַת אֲדוֹנֵינוּ מוֹרֵינוּ וְּ נִשְּ לְּ

ן גַן עֵדֶּ   88 בְּ

 !אמן

 

 

 
82 Sefaria: Der Midrasch Tanchuma ist ein Midrasch zu den fünf Büchern der Tora, der als Predigten zu den Anfangsversen jedes Toraab-
schnitts aufgebaut ist. Benannt nach dem talmudischen Gelehrten Rabbi Tanchuma, der im Text eine zentrale Rolle spielt… Datierung und 
Entstehungsgeschichte des Tanchuma sind Gegenstand wissenschaftlicher Debatten. 
83 Gerechten 
84 Die nicht nur auf den eigenen Vorteil bedacht sind, sondern auch „Früchte“ für andere hervorbringen 
85 Zitat aus  Schillers „Die Glocke“ 
86 Die Judenheit  
87 Die „Israelitische Religionsgesellschaft“ Frankfurt am Main 
88 Dann wird der Jahrzeitstag dieses 27. Tebeth für uns alle ein  Festtag der Seligkeit zum ewigen Angedenken der Seele des Verstorbenen 
im Himmel sein. 



 
 
 

Ausgabe 4      5. Jahrgang                 Dezember-Januar 2025-6 /  Tewet 5786 Seite 29 
 
 

Raphael Breuer 

 

 

Wikipedia: 

Raphael Breuer (geboren am 11. Februar 1881 in Pápa, Österreich-Ungarn; gestorben 9. Januar 1932 

in Aschaffenburg) war ein orthodox-jüdischer Religionsgelehrter, Bibelkommentator und Gemeinde-

rabbiner. 



 
 
 

Ausgabe 4      5. Jahrgang                 Dezember-Januar 2025-6 /  Tewet 5786 Seite 30 
 
 

Leben 

Raphael Breuer war der älteste Sohn von Sophie (Zippora), der jüngsten Tochter von Samson Raphael 

Hirsch, und Salomon Breuer. Sein Vater war Oberrabbiner in Pápa, bis er 1890 als Nachfolger Hirschs 

im Rabbinat der Israelitischen Religionsgesellschaft in Frankfurt am Main berufen wurde. Raphael 

Breuer erhielt seine Ausbildung in der vom Vater in Frankfurt gegründeten Jeschiwa, bei Rabbiner 

Salomon Kutner in Eisenstadt sowie in der Wiener Schiffschul bei Jesaja Fürst. Nach der Reifeprüfung 

studierte er in Mainz, Gießen und Straßburg und promovierte 1905 mit einer Arbeit über Jacques 

Bongars. Von 1909 bis zu seinem Tode amtierte er als „Aschaffenburger Rav“, als Gemeinderabbiner 

in Aschaffenburg. 

In seinen Schriften trat er besonders durch seine scharf antizionistische Polemik hervor. Gemeinsam 

mit seinem Bruder Josef Breuer arbeitete er an der Kommentierung der Schriften der Hebräischen 

Bibel. Aus seiner Feder erschienen Bibelkommentare zu den Büchern Ruth (1908), Esther (1910), 

Kohelet (1911) und zum Buch der Richter (1922). Sein 1912 erschienener Kommentar zum Hohenlied 

erregte besonderes Aufsehen, da er sich in ihm um eine wörtliche Auslegung des Hohenliedes be-

mühte. In diesem Kommentar legte er seine Auffassung dar, dass das Hohelied seinem Wortsinn 

nach kein Liebeslied, sondern eine paränetische Beispielerzählung sei, die ihren Lesern ein abschre-

ckendes Beispiel geben, ihnen also zeige wolle, wie sie sich nicht verhalten dürften. 1923 stellte er 

seinem ersten Kommentar zum Hohenlied einen zweiten Kommentar zur Seite, der das allegorische 

Verständnis des Hohenliedes (als Lied der Liebe zwischen Gott und seinem Volk Israel) zum Inhalt 

hat. 1915 erschien sein Kommentar zum Josuabuch, in dem er sich unter dem Eindruck des Ersten 

Weltkrieges kritisch mit den Bestrebungen des zeitgenössischen Zionismus auseinandersetzte. 

 

Sie können die Arbeit unseres Vereins 
 

 
 

mit einer Spende unterstützen. 
Spendenkonto 

GLS Gemeinschaftsbank eG  
IBAN DE83 4306 0967 1242 8223 00 

BIC GENODEM1GLS 
 

Unser Verein ist als gemeinnützig anerkannt. Ihre Spende ist steuerabzugsfähig 

  



 
 
 

Ausgabe 4      5. Jahrgang                 Dezember-Januar 2025-6 /  Tewet 5786 Seite 31 
 
 

Kinderecke Teweth 
Am 31.01.1935 erschien diese „Kinderecke“ in der Zeitschrift „Der Israelit“. Ein Junge träumt vom bewegenden Auf und Ab in der jüdischen 

Geschichte. „Beinahe die ganze Jüdische Geschichte bis auf den heutigen Tag bilden solche Epochen, die ungemein schwere Prüfungen für 

das jüdische Volk darstellen.“ Die schwerste Prüfung hatte er noch vor sich. 

Der Text wurde dem heutigen Sprachgebrauch leicht angepasst von Michael Bleiberg. Das Original finden Sie in der Universitätsbibliothek 

Frankfurt am Main unter:   

https://sammlungen.ub.uni-frankfurt.de/cm/periodical/pageview/2538883 

Das ewige Feuer 

Eine Erzählung von den Sabbatlichtern  

Von Siegfried Geller 

Es war im Winter an einem „langen" Freitagabend. Tiefer Schnee hüllte das Städtchen mit sei-

nen kleinen, niedrigen Häuschen in eine einzige weiße Decke. In den engen Gässchen war kein Laut zu 

vernehmen; äußerste Stille beherrschte den Umkreis. Kein Wunder auch, denn über die Hälfte der 

gesamten Einwohner waren Juden, und wenn der Sabbat seinen Einzug hielt oder sonst irgendein jü-

discher Feiertag, dann ruhte auch die Arbeit der nichtjüdischen Bevölkerung, weil einer vom andern 

abhängig war. Es war übrigens ein sehr harmonisches Zusammenleben zwischen Juden und Christen, 

sowohl wirtschaftlich als auch gesellschaftlich. Man half sich gegenseitig, und man teilte gemeinsam 

Freud und Leid. Nicht Hass und Neid trennten die beiden Gruppen, sondern wahres Menschentum 

vereinte sie. 

In einigen Fenstern konnte man noch den Schein der Sabbatlichter bemerken, und aus manch 

einer Tür noch die Semiroth-Gesänge hören, aber allmählich verstummten die heiligen Melodien, denn 

es war schon spät am Abend. Nur ab und zu unterbrach ein Wachhund durch sein schallendes Gebell 

die feierliche Sabbatstimmung. Der Sabbat hat eine so heilige Kraft in sich, die man nicht schildern, 

sondern die man nur fühlen und empfinden kann. 

Auch im Hause des alten Raws hatte sich soeben alles zur Ruhe begeben. Eine schöne, echt 

jüdische Freitagabendfeier nach alter überlieferter Tradition war beendet. Das Familienoberhaupt ver-

stand es sehr gut, durch allerlei interessante Vorträge über die hohe sittliche Idee des Sabbats die 

Kinder die Heiligkeit dieses Tages unmittelbar spüren zu lassen, so dass sie beim Zubettgehen noch 

ganz in seinem Bann standen. 

Der bald vierzehnjährige Uri und sein jüngerer Bruder Wolf schliefen gemeinsam in einem Zim-

mer, das an das Esszimmer angrenzte. Bevor Uri schlafen ging, ließ er die Tür des Esszimmers offen, 

damit sein Schlafraum durch den Schein der Sabbatlichter, die noch ungefähr eine gute halbe Stunde 

brennen durften, etwas erhellt wird; denn Uri schlief immer lieber bei Licht ein. Sein Brüderchen Wolf 

lag schon in tiefem Schlaf und träumte sicher schon von all den schönen Erlebnissen des Freitagabends. 

Nur Uri konnte heute nicht so schnell Schlaf finden; und so dachte er über alles Mögliche nach. 

Plötzlich aber blieben seine Blicke an den beiden Sabbatkerzen haften. Starr und gebannt von 

ihrem heiligen Schein beobachtete Uri genau ihre Flammen. Manchmal, da brannten sie ganz ruhig 

https://sammlungen.ub.uni-frankfurt.de/cm/periodical/pageview/2538883?query=Kinderecke


 
 
 

Ausgabe 4      5. Jahrgang                 Dezember-Januar 2025-6 /  Tewet 5786 Seite 32 
 
 

und strebten in die Höhe, und manchmal wieder begannen die Flammen unruhig hin und her zu fla-

ckern, als hätte sie jemand aus ihrer Ruhe gestört ... 

Uri hatte diesen Vorgang genau beobachtet. Nicht ein einziges Mal waren seine Blicke von den 

Kerzen gewichen. Ihn überkam ein seltsames Gefühl; er wurde ängstlich. Warum — das wusste er ei-

gentlich nicht. 

Die Lichter waren nun schon allmählich dem Erlöschen nahe. Für einige Sekunden wurde es 

ganz dunkel, so dass Uri glaubte, die Lichter wären schon erloschen. Aber nein! Sofort entstieg wieder 

den zwei silbernen Leuchtern eine große Flamme, viel größer als zuerst und erhellte das Zimmer. 

Uri wurde es jetzt noch viel unheimlicher zumute. Denn als er so die zwei Lichter betrachtete, 

wie sie gleichermaßen mit dem Tode rangen, da musste er unwillkürlich an seine Großmutter denken, 

die vor einem halben Jahre starb. Er war dabei, als die alte Frau im Todeskampf lag, und er musste 

zusehen, wie man ihr dann die Augen zudrückte. 

Uri wurde aber allmählich doch müde. Wieder sah er, mal aus dem einen, mal aus dem andern 

Leuchter eine solch große Flamme, man möchte sagen heilige Flamme auflodern; und das immer, 

wenn er glaubte, die Lichter wären erloschen. Uri staunte, wie lange sie brannten; er wollte nun noch 

nicht einschlafen, weil er jetzt neugierig wurde, wie lange die Sabbatlichter wohl brennen würden, bis 

sie vollständig erloschen sind. 

Aber Uri war schon so müde, dass ihm die Augen zufielen. Ab und zu raffte er sich mit Gewalt 

aus seinem Dösen auf — aber wieder entrollte sich vor seinen Augen dasselbe Bild: die große Flamme…  

Uri schlief ein, aber die Lichter brannten immer noch .... 

Ein solches Erlebnis kurz vor dem Einschlafen spiegelt sich meistens im Traum wieder. 

Uri träumte von den beiden Sabbatlichtern. Er sah sie weit schöner, als sie in der Wirklichkeit 

aussahen. Sie steckten in zwei riesigen silbernen Leuchtern, wie Uri ähnliche noch nie gesehen hatte; 

die Lichter selbst, die gleichfalls sehr groß waren, brannten mit einer Flamme, die Uri an eine lodernde 

Fackel erinnerte. Uri fühlte sich sehr wohl in ihrer Umgebung; denn die Sphäre, die die Lichter umgab, 

war äußerst lieblich und harmonisch. 

Unerwartet aber wurden die herrlich glänzenden Leuchter immer größer und größer, bis sie 

eine so riesige Form annahmen, dass sie im Nichts aufgingen . . . Gleich danach ereignete sich etwas 

Seltsames: Vor Uri begann die ganze jüdische Geschichte abzulaufen! Ja, nicht nur abzurollen, sondern 

Uri erlebt nun selber die großen Geschichtsepochen des Judentums, weil er mitten in sie hineingestellt 

wird. 

Uri erlebt das Zeitalter unserer großen Patriarchen Abraham, Isaak und Jakob. Er sieht sie alle 

wie sie bemüht sind, in ihrem Leben die hohen g´ttlichen Ideale zu verwirklichen. Uri durchwandert all 

die Begebenheiten, die wir alle aus der Thora her kennen. Alles vollzieht sich aber in einem ungeheuren 

Tempo. Schon ist unser Uri dabei, wie die Kinder Israel trockenen Fußes durch das Rote Meer schreiten, 

nachdem er vorher die Wunder G'ttes in Ägypten mitansehen durfte. Aber der Zug durchs Meer, er-

schüttert ihn ganz besonders; er erkennt erst jetzt so richtig die Allmacht G'ttes. Kein Wunder, dass 

dieses weltgeschichtliche Ereignis später in den verschiedensten Gebeten erwähnt wird. 



 
 
 

Ausgabe 4      5. Jahrgang                 Dezember-Januar 2025-6 /  Tewet 5786 Seite 33 
 
 

Doch das, was seit Bestehen der Welt einzig dasteht, das Ereignis, in dessen Bann die ganze 

Menschheit stand und stehen wird, auch das erlebt Uri: die Offenbarung am Sinai. Israel, das auser-

wählte Volk G'ttes, wird beauftragt, nach dem g'ttlichen Gesetz zu leben, um so als leuchtendes Vorbild 

der ganzen Menschheit voranzugehen. „Liebe deinen Nächsten wie dich selbst!" Das ist der große Be-

fehl G'ttes an Israel und an die Menschheit. Im Mittelpunkt steht das Gesetz der Sabbatheiligung. Der 

Sabbat, der nicht nur an G'tt erinnern soll, der in sechs Tagen Himmel und Erde geschaffen hat, sondern 

auch an die Befreiung aus der Knechtschaft. Israel soll nicht mehr Sklave seiner Arbeit sein, sondern 

Herr seiner Arbeit! Um das zu zeigen, soll er sich am siebenten Tage seines freien Menschentums im 

Ebenbilde G'ttes freuen. 

Den Höhepunkt der Reise durch die jüdische Geschichte hatte Uri erreicht; etwas Höheres er-

leben, konnte er gar nicht mehr. 

In einem noch schnelleren Tempo als bisher, durcheilte Uri in seinem Traum das weitere 

Schicksal des jüdischen Volkes. Er sieht es, nach vielen unsäglichen Mühen und Leiden das jüdische 

Land erobern, er sieht es, ein eigenes staatliches Leben führen, er erlebt aber auch die große Katastro-

phe des jüdischen Volkes: die Zerstörung seines Heiligtums und somit den Untergang des jüdischen 

Staates. Grässlichen Szenen wohnt Uri bei während der Kämpfe der Römer gegen die Juden. Doch das 

Allerschrecklichste, was Uri sieht, ist die Entweihung und Verbrennung des Beth-Hamikdasch, des hei-

ligsten Hauses des Erdenrunds, in der heiligsten Stadt im heiligsten Land. 

Uri fühlt im Traum, dass er sehr erregt ist, er verspürt deutlich ein starkes Herzklopfen. 

Nun beginnen für das jüdische Volk wieder harte, schwere Zeiten: die Golusleiden. Jeder von 

uns weiß, was mit diesem Wort alles gemeint ist. 

Uri wandert mit den trauernden jüdischen Massen in die Verbannung und muss all die Leiden 

mitansehen, die die Juden in den verschiedensten Ländern zu den verschiedensten Zeiten zu ertragen 

haben. Sei es das dunkle Mittelalter mit seinen unmenschlichen, ungerechten Judenverfolgungen oder 

sei es die Neuzeit und neueste Zeit. 

Auch einen Tischa be Aw erlebt Uri in seinem großen Traum. Nun erst erfasst er so recht die 

Bedeutung dieses Tages, nachdem er das jüdische Volk auf seinem großen Leidensweg begleitet hat. 

Uri befindet sich in einem kleinen Gebetsstübel des Ostens. Der Raum ist nur sehr spärlich 

beleuchtet; alle Beter sitzen zum Zeichen der Trauer auf dem Fußboden und sagen in einer sehr trau-

rigen Melodie die Klagelieder. Lange hat sich Uri zurückgehalten, aber er kann es nicht mehr und be-

ginnt jämmerlich zu weinen, — — — — 

Damit erwachte Uri aus seinem Traum. Man merkte es ihm an, dass er sehr erregt war. Uri sah 

sogar so aus, als hätte er wirklich geweint. Er schwitzte am ganzen Körper. „So einen Traum," sagte er 

zu sich selbst, „gibt es wohl nicht ein zweites Mal, und außerdem noch in der Sabbatnacht.“ 

Als Uri sich im Bett aufsetzte, sah er, dass sein Bruder Wolf schon aufgestanden war. Er wun-

derte sich zuerst, weil er wusste, dass Wolf am Sabbat länger schlief. Doch als Uri auf die Uhr blickte, 

da war es schon — bald acht Uhr, und um acht begann der G'ttesdienst! Die ganze Familie war bereits 

in die Synagoge gegangen. In aller Eile kleidete sich Uri an und rannte in das Bethaus.  



 
 
 

Ausgabe 4      5. Jahrgang                 Dezember-Januar 2025-6 /  Tewet 5786 Seite 34 
 
 

Aber an den Traum musste Uri den ganzen Tag denken, er ließ ihn nicht in Ruhe. 

Gleich nach dem Mittagessen machte Uri allein einen Spaziergang durch das ruhige Städtchen, 

um das in der Nacht Erlebte einmal genauer zu durchdenken. Ihm drängte sich nie so eindringlich die 

Frage auf, warum nämlich das jüdische Volk so viel leiden muss wie jetzt, nachdem er die ganze jüdi-

sche Geschichte so plastisch, wie man das eben nur im Traum sehen kann, erlebt hatte. Uri lernte sehr 

gern und sehr fleißig jüdische Geschichte, aber er konnte sich in viele Kapitel innerlich nicht so einfüh-

len. Er wuchs in dieser Kleinstadt auf und kam bisher noch nie über ihre Grenzen hinaus. Den Antise-

mitismus hatte er bisher niemals praktisch kennenlernen können, weil ja in seiner Geburtsstadt das 

Leben zwischen Juden und Nichtjuden so glücklich war, wie man es sich nur denken konnte. Was Uri 

über den Judenhass wusste, das hatte er nur in der Zeitung gelesen. Doch auch mit Zeitungslektüre 

gab er sich sehr selten ab, da sein Vater ihn immer ermahnte, die Zeit lieber mit Lernen zu verbringen. 

Es war ein herrlicher Wintertag. Der Schnee glitzerte in der hellstrahlenden Sonne und 

knirschte nur so unter den Füßen. 

Uri war schon fast bis an das Ende der Stadt spaziert. Er musste aber Kehrt machen, um nicht 

die vorgeschriebene Sabbatgrenze zu verletzen. Auf dem ganzen Weg hatte ihn sein Traum stark be-

schäftigt. Dann fiel es Uri auf einmal ein, dass er gestern vor dem Einschlafen die Flammen der Sabbat-

kerzen so genau beobachtete. Und auch später im Traum erschienen ihm wieder die beiden Lichter, 

jedoch viel viel größer und schöner. Dasselbe Spiel der Flammen aber konnte er abermals beobachten. 

Mal brannten sie ruhig, mal flackerten sie wild hin und her; und glaubte er, sie wären erloschen, da 

leuchtete sofort wieder eine große, helle Flamme auf. Uri erinnert sich auch, dass er einschlief, ohne 

die Lichter ausgehen zu sehen … Auch im Traume sah er die Flammen nicht erlöschen ... 

Nun hatte Uri den Zusammenhang erfasst. Die Deutung liegt auf der Hand: das jüdische Schick-

sal. Kurzen, ruhigen Zeiten folgten ebenso lange, stürmisch bewegte Epochen. Beinahe die ganze Jüdi-

sche Geschichte bis auf den heutigen Tag bilden solche Epochen, die ungemein schwere Prüfungen für 

das jüdische Volk darstellen. 

Indessen war Uri wieder in die Nähe seines Hauses gekommen. Er wollte aber noch nicht hin-

eingehen; und so ging er weiter, am Torweg vorüber. 

Und je weiter er ging und nachdachte, umso klarer wurde ihm der Sinn des Lichtraumes. 

 

  



  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

Herausgeber ist der Verein 
 

Hirschinitiative e.V. 
Unter Mitarbeit von Rabbiner Mordechai Waitzman 

Hohenzollerndamm 58, 14199 Berlin 
Deutschland 

 
V.i.S.d.P. Herr Michael Bleiberg 

Telefon: +49 (0) 30 / 678 007 00 
E-Mail: info@hirschinitiative.de 

Webseite: https://hirschinitiative.de 
 

Spendenkonto 
GLS Gemeinschaftsbank eG  

IBAN DE83 4306 0967 1242 8223 00 
BIC GENODEM1GLS 

https://hirschinitiative.de/

